

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

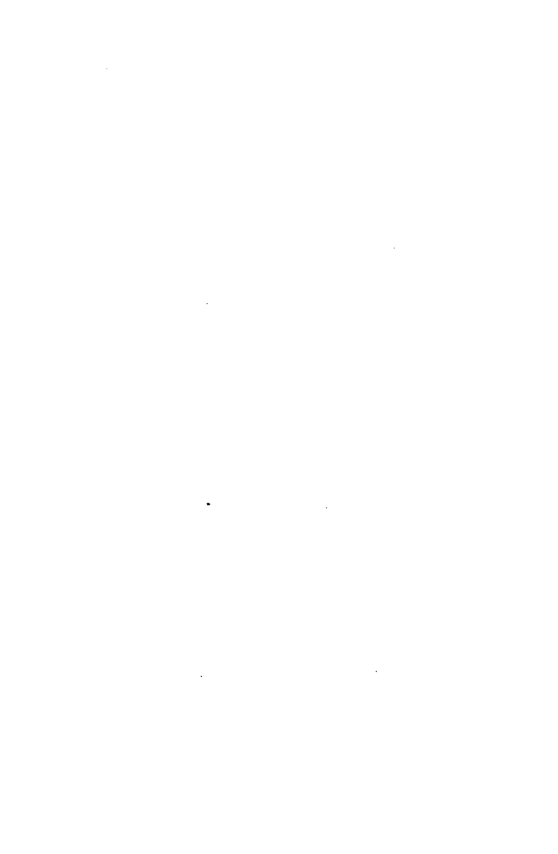
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

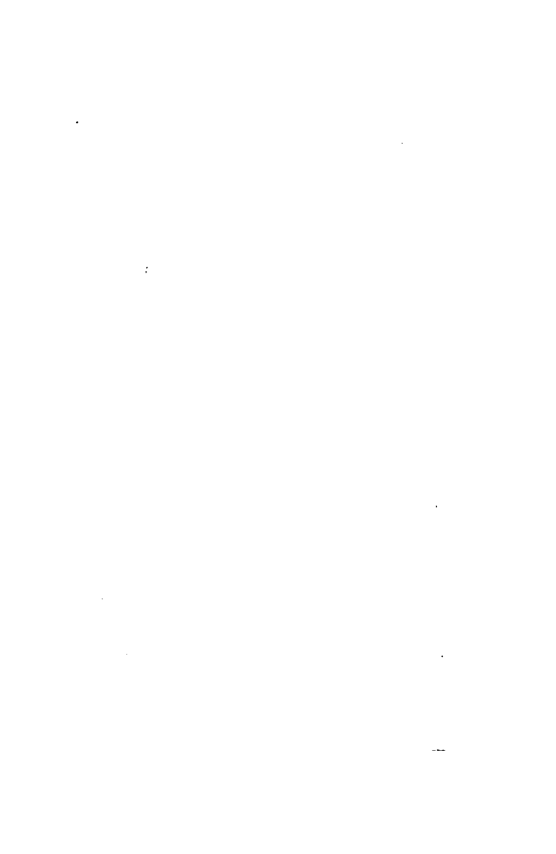




ļ.







\$ . •

# Spinoza

unb

# Schleiermacher.

Die Geschicke ihrer Spsteme und ihr gegenseitiges Berhältniß.

Ein dogmengeschichtlicher Bersuch

nod

Dr. P. Schmidt,

Licenciat ber Theologie.



# Berlin.

Draff und Berlag von Georg Reimer. 1868.

263. i. 130.



Nur Einen wiffen wir, ber alles in allen sein wird. Dieser aber schenkte uns etliche, die vielen viel wurden, diesem Jahrhunderte keinen wie Schleiermacher. Nicht gottvergessener Heroencultus, nein, dankbarer Gottesdienst vereinige uns um den theologischen Mann, dessen überreich begabte Persönlichkeit viel Gewaltiges, auch viel gewaltig Bidersprechendes zu heiligem Einklang in sich verband, dessen Gedankenwelt aber bei aller Strenge ihrer Gesetze menschlich genug war, um den Irrthum von sich selbst nicht fernhalten zu können, den Irrenden nicht fernhalten zu wollen. Du weißt: daß er Spinoza, den Gesiche den Lieblosen verhaßt. Um biese unbekümmert, saß uns

ohne Rüchalt banach suchen, wie weit ber fromme Freundsschaftsbund beider großen Männer, über ein Jahrhundert hinsweg im Geiste gestiftet, auch als ein Ausdruck verwandten wissenschaftlichen Denkens gelten darf. Bei solchem Suchen verschmähe nicht die bescheidene Begleitung eines

dankbaren Sohnes.

# Inhalt.

|     | Seite                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------|
|     | itung                                                       |
| I.  | Die Geschicke bes Spinozismus 5-49                          |
| 1.  | Spinozismus als Atheismus.                                  |
|     | A. Theologische Angriffe 5-12                               |
|     | Fred. Rappoltus. Spitzelius. von Blyenburg. Musaeus.        |
|     | I. Bateler. Franz Cuper. Christ. Kortholt. Joh. Colerus.    |
|     | B. Philosophische Angriffe 12-20                            |
|     | Lambert Belthupsen. Christoph Wittich. Jaquelot. Lami.      |
|     | Yvon. Fénelon. Christian Wolf.                              |
| 2.  | Spinozismus als Alleinheitslehre 20 — 36                    |
|     | F. H. Jakobi. M. Mendelssohn. Kant. Fichte. Hegel.          |
|     | Schelling. Herbart. Schopenhauer. — Franke. L. Feuer-       |
|     | bach. J. Erbmann. Ab. Helfferich. C. v. Orelli. R. Fischer. |
| _   | Hebler. Lehmans. Thilo. Trenbelenburg.                      |
| 3.  | - P                                                         |
|     | Georg Wachter. Leibnitz. Garve. Thomas. A. v. Dettin-       |
|     | gen. Conr. Hermann.                                         |
| 4.  | Spinozismus als Theismus                                    |
|     | Cuffeler. Herber. Hepbenreich. Rehberg. Ritter. Sigmart.    |
| ГТ  | Boigtländer. Löwe. Böhmer.                                  |
| II. |                                                             |
|     | mus und Beurtheilung berfelben 50-91                        |
| Ш.  | Die verschiedenen Beurtheilungen ber                        |
|     | Schleiermacherschen Lehre, vorzüglich in ih=                |
|     | rem Berhältniß zu Spinoza 92-132                            |
| 1.  | Schleiermachers Gottesbegriff 95-110                        |
|     | Hall. Allgem. Literaturzeitung. heibelberg. Jahrb. Wiener   |
|     | Jahrb. Räte. Delbriid. Liide. Tweften. Nitsich.             |
|     | Schleiermachers Senbschr. an Lucke. Baur. Strauß. Dor-      |
|     | ner. Gaß.                                                   |

|       | Seite .                                                 |
|-------|---------------------------------------------------------|
| 2.    | Shleiermachers Geistesbegriff 110-115                   |
|       | Schaller. Weißenborn. Sigwart. Ritter.                  |
| 3.    | Shleiermachers Religionsbegriff 115-126                 |
|       | Wiener Jahrb. H. Steffens. Twesten. Delbriid. Nitssch.  |
|       | R. H. Sack. Bretschneiber. Hegel. A. Schweizer. Elwert. |
|       | Schenkel. Schlottmann. Schürer.                         |
| 4.    | Schleiermachers Sittlichkeitsbegriff 127-132            |
|       | Herbart. Hartenstein. Rothe. Stahl. Borländer. Alex.    |
|       | v. Dettingen.                                           |
| IV.   | Die Grundgebanken bes Schleiermacherschen               |
|       | Shstems in ihrem realen Berhältniß zu ben               |
|       | Enbergebniffen bes Spinozismus 133-191                  |
| 1.    | Soleiermachers Gottes- und Beltansicht 133-163          |
| 2.    | Schleiermachers Anthropologie 163-178                   |
| 3.    | Schleiermachers Religionsbegriff 178-187                |
| 4.    | Shleiermachers Sittlichkeitsbegriff . , 187-191         |
| Besch | fuβ                                                     |

# Einleitung.

Die spstematische Theologie des Protestantismus hat als Wissenschaft nach den Einen in den "Bätern" des siebenzehnten Jahr-hunderts ihren Abschluß, nach den Anderen in Schleiermacher den lebenskräftigen, wenn auch an sich noch nicht befriedigenden Ansang einer neuen Entwickelung. Auf der letzteren Ansicht beruht der vorliegende dogmengeschichtliche Bersuch. Schüchtern möchte derselbe den Begründer der neueren Theologie in seinen offenkundigen oder geheimeren Beziehungen zu dem genialsten Denker der neueren Philosophie aufsuchen; d. h. er möchte der unzählige Male angeregten und beinahe immer flüchtig abgethanen Frage nach Schleiermachers Spinozismus nach Kräften zu einer angemessenen Antwort verhelsen.

Die Bebeutung bes Spinozismus für die historische Theologie ist viel bemerkenswerther, als gemeinhin angenommen wird. Seine kirchen geschichtliche Spezialbebeutung liegt barin, daß eine der kernigsten und fruchtbarsten Reformationslandeskirchen, die reformirte Kirche Hollands, ziemlich gleichzeitig mit den allbekannten, durch die Föderaltheologie hervorgerufenen Bewegungen den viel heißeren, aber saft unbekannten Streit gegen den in Predigt und Schrift mächtig eindringenden Spinozismus zu kämpfen hatte 1), ja, ein ganzes Jahr-

i

<sup>1)</sup> Einen verbienstvollen Ansang zur Schilberung besselben machte Dr. Antonius van ber Linbe in seinem hervorragenden Buche: "Spinoza. Seine Lehre und beren erste Nachwirkungen in Holland." Bött. 1862. Die mannich, saltigen Gestaltungen bes Hattemismus (Hattem, wegen seiner Abhandlung über den Heibelberger Katechismus als Pfarrer suspendirt 1683, seine Gestunungsgenoffen Jacob Bril, Marinus Booms, Dina Jans u. A.), so wie die wundersamen Sonderproductionen von Leenhoff und Deurhoff werden hoffent-

hundert hindurch vor den verschiedenen firchlichen und theologischen Berkleidungen besselben in offizieller Burbe ankämpfen mußte.

Die bogmengeschichtliche Bebeutung bes Spinozismus aber, welche, abgesehen von ber holländischen Theologie, mehr als ein Jahrhundert hindurch nur eine mittelbare war, wurde eine unmittelsbare, nach dem Urtheile Einiger, auch eine folgenschwere, ja vershängnißvolle, als Schleiermacher mit demselben in Berührung trat.

Die Thatsache ist fast trivial: Noch jung an Jahren und sehr jung an Gemüth brachte der Redner über die Religion den oft versluchten Manen des "verstoßenen Spinoza" Worte des Andenkens zum Opfer dar, die keine Steigerung frommer Dankbarkeit und glühender Liebe zuzulassen scheine 1). Ein vieljähriger väterlicher Freund verschließt ihm vornehmlich deßhalb unter heftiger Scheltrede Haus und Herz; mit ernster Ruhe, welche nur der Unwille zittern machte, erwidert er die Lossagung 2).

Und bennoch, als ihn einige zwanzig Jahre barauf ein Bonner Freund, die Bibel in der Hand, des Spinozismus zieh und ebens damit die Unvereindarkeit des neuen theologischen Shstems mit dem apostolischen Christenthum bewiesen zu haben behauptete, da beruhigte sich Schleiermacher nicht bei der stellvertretenden Vertheidigung einiger theologischer Genossen, er ergriff selber das Wort, um jenen Angriff

lich noch eine ansflhrlichere Beschreibung und mehr spezifisch theologische Wirdisgung ersahren. Daß ein Theolog von der ernsten Strenge des älteren Burman sich sognar auf eine volksthümliche Satire gegen Deurhoff einließ, läßt nicht minder auf eine weite Berbreitung der genannten antisorthodogen Bestrebungen schließen, als die 22 Antithesen, welche ein Landesconsistorium alle des Hattemismus Berdächtige beschwören tieß und deren letzte auf das ausdrücksichste die Berwerfung der "spinozistischen" Irrthimer verlangt, "mit welchen Worten oder Redensarten sie auch vorgestellt werden mögen." (s. van der Linde, a. a. D. S. 158). — Uedrigens sindet van der Linde sehr empfindliche Nachklänge des Spinozismus auch in der hent in Holland herrschenden Lepbener Theologie mit ihrer strengen Prädestinationslehre, ihrem "ethischen Determinismus" und ihrer Auslösung des Cartesianischen Dualismus in die sogenannte höhere Einheit des "pantheistischen Monismus" (a. a. D. S. 170).

<sup>1)</sup> Reben liber bie Religion, ed. 1799 S. 47. 48; Berke, z. Theol. I. 1. S. 190.

<sup>2)</sup> Briefe, III. 275-287. - 3mei Briefe aus bem Jahre 1801.

gründlich und für immer von sich abzuwehren '). Der Angriff tehrte wieder; er ist niemals ganz zurückgewichen: teine bemerkens-werthe Behandlung des Schleiermacherschen Shstems erschien bis auf den heutigen Tag, welche die Stellung desselben zum Spinozismus nicht irgendwie berührt hätte.

Die Dogmengeschichte also, beren lette Periode von Schleiermachers Glaubenslehre batirt, vermag es nicht, zu ben großen philosophischen und theologischen Bewegungen bes neunzehnten Jahr-hunderts, in welche eben Schleiermacher seine Fachwissenschaft einsührte, eine geschichtliche Position zu fassen, ehe sie sich über das Berhältniß des genannten "Gottesgelehrten" zu dem räthselhaften "Weltweisen" des siebenzehnten Jahrhunderts nüchtern klar geworden ist, von dem man sogar sagen hört: er sei der eigentliche Begründer dersenigen neuesten Weltanschauung, welche auf dem Grunde einer unverständlichen Reaktion die mühsam erarbeiteten, aber großartigen Ersolge der Naturwissenschaft dazu misbraucht, um den idealen Errungenschaften von Jahrtausenden die kindlichen Denksversuche verblichener Milesierweisheit in neuer Verzierung gegensüberzustellen.

Nur wenige jedoch stellen Spinoza an die Spitze dieser Unternehmungen. Bei unserer ersten Frage, berjenigen nämlich nach dem Wesen des Spinozismus, haben wir vielmehr an die mannichsachsten, in einer imposanten Literatur darüber geäußerten Antworten anzufnüpsen; eine Geschichte der Geschicke des Spinozismus muß den ersten Abschnitt unserer Arbeit bitden. Daran schließt sich zweitens insbesondere die Untersuchung über die Auffassung, die sich Schleiersmacher selber über das genannte System gebildet hat, und über das Maß ihrer Richtigkeit, wobei wir natürlich einer persönlichen Ansichtserklärung über das Wesen des Spinozismus nicht auswelchen dürsen. Drittens werden wir die sehr verschiedenen Auffassungen des Schleiermacherschen Systems an der Hand der betreffenden Literatur zu mustern haben, um endlich viertens den Grundtendenzen des Spinozismus, so wie wir dieselben verstehen zu müssen glauben,

<sup>1)</sup> f. S. 1. Abichn. III. biefer Abhandlung.

bie beberrichenben Gebanten ber Schleiermacherichen Bott = und Weltansicht gegenüberzustellen und baraus unser Urtheil über bas reale Berbaltnif beiber zu entnehmen baben. Das Riel biefer Unterfuchungen liegt also auf theologischem Gebiet. Wenn aber ber Weg babin nicht ein birekter fein tann, fonbern zur Gewinnung eines ficheren und exacten Resultates bie und ba auf philosophisches Gebiet einlenken muß, so wird barüber auch berienige nicht gurnen bürfen, welcher in einer möglichst scharfen Abgrenzung beiber Gebiete bie Grundbedingung bes beiberfeitigen wiffenschaftlichen Gebeibens — und zugleich ein Hauptverdienst Schleiermacher's felber zu erkennen glaubt. Die Dogmatik stelle sich noch fo felbständig: bie Dogmengeschichte wirb, angesichts ber geschichtlich so oft bervorgetretenen innigften Berichlingung und bedeutsamften Bechfelwirfung bes philosophischen und theologischen Ertennens, ihren Preis faum weit genug ziehen konnen, wenn sie nicht unredlich ober boch unwahr sein will. Auch wird sie vielleicht gerade bamit ber von ber Glaubenslehre augestrebten Autonomie am ebesten förberlich fein.

# I. Die Geschicke bes Spinozismus.

# 1. Spinozismus als Atheismus.

## A. Theologische Angriffe.

Der tbeologisch-politische Traktat erschien im Jahre 1670 '). Die anfängliche Anonymität konnte berfelbe nicht lange bewahren. Sein Ruf verbreitete fich schnell und nachhaltig; ebenso ber gegen ben Berfasser losbrechende Unwille, bessen leibenschaftliche Aeukerungen namentlich auf beutschem Boben bie Rube fachlicher Wiberlegung auf geraume Zeit unmöglich machten. Beibes ist gleich erflärlich. Die genanute Schrift eilte in ihren fritischen Refultaten ihrer Zeit um ein Jahrhundert voraus: fie enthielt in mehr als unbefangener Form die wesentlichsten berjenigen bermeneutischen, religionsgeschichtlichen und religionsphilosophischen Principien, welche als helle Brandfadeln vom Herbe bes Rationalismus viel spätere theologische Generationen zu umwälzenden Rämpfen entflammten \*). Amar in ber Christologie liek sich Spinoza von bem strengen Beifte ber Zeit ber firchlichen Lehre gegenüber zu Concessionen treiben, welche zum Rationalismus eben so wenig stimmen, als zu ben Grundlagen bes Spinozismus felber.

<sup>1)</sup> Tractatus Theologico-Politicus, ed. Bruder. Vol. III. pp. 3-211.

<sup>2)</sup> Daher Strauß Dogm. I. S. 193: "Spinoza, ber Bater ber Speculation unserer Zeit, ift auch ber Bater ber biblischen Kritit." Wenn Strauß nicht nur bei einem Ebelmann, Boltaire, Bolingbrote, sonbern auch bei Richard Simon und Clericus Wirtungen biretter spinozistischer Einstillsse finden will (ebend. S. 194), so bürfte bies in Betreff ber beiben Letztgenannten nur auf sehr zweiselhafter Bermuthung beruhen.

Er behauptete eine unbedingte Einzigkeit Jesu nicht nur im moralischen, sondern gewissermaßen auch im metaphhsischen Sinne, insosern nämlich in noch viel höherer Weise als Moses der Träger des neuen Bundes in die unmittelbare Gemeinschaft direkter Offensbarungen Gottes ausgenommen wurde und auf dem Grunde solcher unmittelbaren Mittheilungen "ohne Wort und Gesicht" den Willen Gottes innerlich wahrnahm, der die Menschen zur Seligkeit sührt. Und in diesem Sinne könne nun auch gesagt werden, "daß die Weisheit Gottes . . . in Christo menschliche Natur annahm und Christus der Weg des Heils gewesen sei" (p. 22). Mit Mose habe Gott von Angesicht zu Angesicht geredet, mit Christo von Geist zu Geist.

Dagegen griff er bie Grundlagen, auf benen bie Rirche ihre Chriftologie aufbaute, eifrig an. Die Ausfagen ber Brophetie im engeren Sinne werben auf die Wirkungen ber subjektiven "Imagination" als ihrer wesentlichen Quelle zurückgeführt (pp. 16. 17). Ra, biese Amagination (cap. II.) ber Bropheten stebe ber natür= lichen menschlichen Erkenntnig, die fich burch Schlüffe ber Bernunft vollziehe, wefentlich nach; diese habe eine mathematische, jene nur eine sittliche Gewißbeit. Die geschichtliche Bedeutung der Prophetie beruhe aber besonders auf der Macht der Amagination über die Massen und liege thatsächlich in ber moralischen Beeinflussung biefer Massen von Seiten ber mit ungewöhnlichen religiösen An= lagen begabten "Propheten." Das Bunderbare (cap. VI.) in ber Bibel sei nur soweit zuzugeben, als es sich entweder natür= lich erklären laffe (pp. 87. 88) ober foweit als es accommo= bative Einhüllung eines Natürlichen fei (pp. 190-194. Cap. XIV.). Die Bibel felber erftrebe nichts als Glauben, b. h. Gehorfam gegen ben — vornehmlich in ber Natur — offenbaren Gotteswillen; alles fei accidentell, mas mit biefem ethischen Zwecke nicht unmittelbar zusammenhänge.

So der Traktat. Wenige Wochen nach seinem Erscheinen wurde seinem Verfasser von Fredericus Rappoltus, einem neusernannten Professor der Theologie zu Leipzig, in dessen Juauguralsrede kein anderer Plat als unter den gottleugnenden Naturas

listen ') angewiesen. In bemselben Sinne äußerten sich Spitelius in seinem Inselix literator und ein theologisch unterrichteter Mann aus dem Kausmannsstande, van Blhenburg '), welchen ein frommer Zeitgenosse mit dem Kausmann der Parabel (Matth. 13) vergleicht. Letterer sucht die einzelnen "interessanten, aber abscheulichen Entbeckungen" des Traktats unter einander in Widersprücke zu verwickeln, mit dem besonderen Zweck, den Gott Spinoza's als auch der Nothwendigkeit unterworfen für einen im Grunde völlig ohnmächtigen, wenn auch zum Schein allein mächtigen gelten zu lassen; Spitelius wendete sich vornehmlich gegen des Versassers biblische Accommodationstheorie ').

Mufäus 4) in Jena, bekanntlich ein philosophisch unterrichteter Mann, glaubt beswegen auf ein Unterhandeln mit dem Berfasser des Traktats nicht eingehen zu können, weil dieser durch sein Bestreben, den Glauben bogreiflich zu machen, trot seiner vielssachen Bersicherungen vom Gegentheil, der Theologie ihre unveräußerliche Unabhäugigkeit zu rauben und sie nicht unter den belehrenden Einfluß, sondern unter die bedrückende Herrschaft seiner philosophischen Grundaxiome zu stellen versuchte 5).

Bas bes Mufaus unmittelbare Nachfolger auf beutschem Boben in ber Kritik Spinoza's geleistet, hat Jenichen im Aufang bes

<sup>1)</sup> Oratio contra Naturalistas, habita ipsis Kal. Jun. anni 1670, in seinen Berten ed. Lips. 1692.

<sup>2)</sup> De Veritate religionis christianae. Amst. 1674.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) p. 363. Irreligiosissimus autor stupenda sui fiducia plane fascinatus eo progressus impudentiae et impietatis fuit, ut prophetien dependisse dixerit a fallaci imaginatione prophetarum . .; accommodavisse eos insuper religionem, quoad fieri potuerit, hominum sui temporis ingenio illamque fundamentis tum temporis maxime notis et acceptis superaedificasse.

<sup>4)</sup> Tractatus theologico-politicus ad veritatis lumen examinatus. Jen. 1674.

<sup>5)</sup> Soweit die Nachricht des Colerus a. a. D. über das Buch des Mufans, das wir uns zu verschaffen vergeblich versuchten. Uebrigens war es das einzige ihn betreffende tritische Buch, welchem Spinoza einige Aufmerksamkeit geliehen zu haben scheint; man fand es bei seinem Tobe unter seinen wenigen Büchern.

vorigen Jahrhunderts in einer besonderen Schrift gesammelt '). Bemerkenswerthere polemische und apologetische Bersuche gegen den Traktat sind dem nämlichen Boden entsprossen, auf welchem der Traktat selber zuerst auftrat. Wir nennen zuvörderst den Remonsstrantenprediger im Haag, Jacob Bateler'), welcher sich ausschließlich gegen das sechste Capitel de miraculis richtet, und an diesem Punkte den Gottesbegriff des Verfassers als einen inhaltsslofen darzustellen bemüht ist. Die Behauptungen jenes sechsten Cap. faßt Bateler in diesen vier Sähen zusammen:

- 1. Nichts geschehe in ber Belt im Biberspruche mit ben Geseben ber Natur.
- 2. Die heilige Schrift selber verstehe unter Gottes Rathschlüssen und Borsehung nichts als die Ordnung der Natur.
  - 3. Die Bunber ber Bibel feien natürlich ju erklaren.
- 4. Aus ben sogenannten Wundern könne übrigens weber Gottes Sein und Wesen noch seine Vorsehung erschlossen werben; nach beiben Seiten hin biete die Wahrnehmung strengster Gesemäßigkeit in dem Weltverlauf eine viel zuverlässigere Gewähr.

Spinoza hätte in seinem Interesse offen bekennen sollen, baß diese Sätze durchaus im Dienste seiner philosophischen Ueberzeugungen standen; statt dessen hatte er sich auf eine sehr ungenügende exegetische Beweissührung eingelassen. Diese entkräftet Bateler mit Leichtigkeit und faßt ihr gegenüber in diesen summirenden Schluß-worten Position: "Benn Gott nichts Anderes wäre als die der Natur innewohnende Gesetzmäßigkeit, so wären die Wunder allersdings von vornherein abzuweisen; wenn aber Wunder geschehen seien, wie sie die Bibel berichte und eine verständige Exegese sie nicht leugnen könne, dann musse Gott eben ein anderer sein als der Scheingott des Spinoza (l. c. p. 98).

Auf Bateler folgte Franz Cuper mit seiner Wiberlegung ber

¹) f. Erbmann, Grundriß b. Gefc. b. Philof. Bb. II. S. 75. vgl. Jenichen, historia Spinosismi Leenhofiani, Lips. 1706.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Batalerii, vindiciae miraculorum, per quae divina Religionis et fidei Christianae veritas olim confirmata fuit, adversus profanum auct. Tract. theol.-polit. Amst. 1674.

"nun offenbar geworbenen Geheimniffe bes Atheismus"1); feine Schrift gewährt ein befonberes Intereffe baburch, bag ihre Bolemit im Dienste socinianischer Anschanungen steht. Die Christologie Spinoza's wird wohlweislich nach Kräften umgangen. Dagegen wird ber Grundsat von ber nothwendigen Uebereinstimmung ber Bibel mit ber Vernunft schon im Provemium ausbrücklich begründet und burch bas umfangreiche Buch confequent festgehalten. Defhalb auch eifert er mit besonderer Scharfe gegen bes Spinoza sowie ber meiften Theologen Trennung zwischen ben Gebieten ber Philosophie und Theologie. Spinoza scheibe bas "Reich ber Wahrheit" nur befibalb von bem "Reiche ber Frommigfeit"2), um im Philosophenmantel besto ungeftörter die Kundamente der Theologie zu untergraben. Die Theologie aber fei felber auf bem Wege zum Atheismus, wenn fie auch nur die Möglichkeit eines endgiltigen Widerspruches ber genannten beiden Disciplinen zugabe. Go bas fechste ber im Brooemium vorangeschickten Ariome, beren erftes und zweites bie Berechtigung ber "mathematischen" Beweise als Ergänzungen ober Erläuterungen der biblischen als der fons princeps cognitionis darthun follen, und beren siebentes - bezeichnend genug - bie widerdriftlichen Affekte in uns aus felbstgöttlicher Babagogie berleitet, welche uns im Rampfe gegen jene Triebe jur Freiheit ber sittlichen Berfon beranziehen wolle, nicht aus bem peccatum originale und auch nicht bloß aus der longa consuetudo vitiorum. Wenn somit Euper gegen Augustinismus und Belagianismus zugleich protestirt, fo liegt boch ber Hauptnachbruck auf bem ersten Theise seines Brotestes.

Die Lehre von der totalen Depravation unserer Natur, sie sei es, welche der Theologie gegen die satalis in agendo et existendo necessitas des Spinoza die Möglichkeit des Widerstandes raube.

Spinoza's Atheismus nun gründe sich auf zwei Schlüsse 3)

<sup>1)</sup> Arcana atheismi revelata, philosophice et paradoxe refutata examine Tract. theol.-polit., duobus libris comprehensa. Priori ipse Tractatus examinatur atque refellitur . . . Roterod. 1674.

<sup>2)</sup> Ausbrücke bes Traktats für Philosophie und Theologie.

<sup>3)</sup> Wir glauben ber Rurge megen bie brei Schilffe bei Cuper ohne Schabigung bes Gebankengehaltes in biefe zwei zusammenziehen zu burfen.

(f. lib. II., capp. 7-8): 1) aus ber Ginrichtung ber Ratur felber, einerseits aus ihrer Unvollfommenheit und ber Dlacht bes Uebels in ihr, andererseits aus ihrer gesehmäßigen, auch bas Reich ber Uebel ordnenden Stetigkeit, woraus ihre Emigkeit und bamit ibre Unerschaffenheit folgen solle. — Diesem Doppelargumente sett Cuper in feinen 13 "neuen Beweifen für bas Dafein Gottes" nach ber Seite ber Gesekmäßigkeit bie Thatsache bes Wunbers entgegen; ber Thatfache bes Uebels aber stehe mächtig ein anderes, ber Natur nicht minder widerstreitentes Factum gegenüber, welches nur von oben ber, von einem übernatürlichen Gotte verursacht fein könne: bas Vorhandensein hoher sittlicher Mächte in ber Welt, Die Gedanfen ber Selbstverlengnung, ber Kreuzigung bes Fleisches, b. h. bes Rampfes gegen die Natur. 2) fcbliefe Spinoza ans ber Einheit und Ginzigfeit ber Natursubstanz, außer welcher für Nichts mehr Raum sei. - Hiergegen macht Cuper bas Dasein freier Menschenwesen geltend, welche zwar auch an ter Natursubstang Theil batten, aber bennoch in ber übernatürlichen Welt ihres Beiftes gugleich ein Sein außer ber Natur führten. So liege benn barin fein Grund mehr gegen das außerweltliche Dasein auch eines geiftigen Centrums jenes Reiches ber Menschengeifter, b. h. fein Grund gegen bas Dafein Gottes. -

Als Cuper solches veröffentlichte, neigte sich das Leben des "großen Atheisten" schon zu seinem Ende. Kurz vor seinem Tode sollte er ein wundersames Schauspiel erleben. Schon ein Jahr vor Eupers Schrift war eine andere Widerlegung des Traktats von der Hand eines Rotterdamer Collegianten, Johann Bredenborg '), erschienen, welcher — zumal als Laie — bei der in seiner Gemeinde eingesogenen, ziemlich weit gehenden dogmatischen Indisferenz nun auch mannichsache dogmatische Mißgriffe beging und erklärlicherweise in der Polemik gegen Spinoza vielsach selber in spinozistische Gedau-

<sup>1)</sup> Joannis Bredenburgi, Enervatio Tractatus Theol. - Pol. Amst. 1675. Des Franz Cuper Widerlegungsschrift ift beshalb vorangestellt, weil nur ihre Herausgabe sich verspätete, sie selbst aber einige Jahre vor der Bredenborgischen Arbeit vollendet wurde; s. Baumgarten, Nachr. v. e. Hall. Bibl. Halle 1748. Th. I. S. 115 116.

ken versiel '). Nicht ohne einen Anflug von eiteler schriftstellerischer Schabenfreube machte Euper barauf aufmerksam; Bredenborg verstheibigte sich leibenschaftlich, und es währte nur kurze Zeit, bis sich die beiben Gegner bes "atheistischen" Traktats — einander bes Atheismus beschuldigten.

Spinoza starb. Die Flüche ber Zeitgenossen sogten ihm in's Grab. Noch einmal sammelte sie Christian Kortholt, Prof. ber Theol. zu Kiel, in seiner heftigen Streitschrift "über die drei Bestrilger""), in welcher er von der Auffassung aus, Spinoza identisicire Gott schlechthin mit dem Universum und setze ihn zu den Einzeldingen ausschließlich in das Verhältniß des Ganzen zu den Theilen, den Gott der Spinozissischen Ethis (besonders im Gegensatzu Eth. I. Append.) als einen nicht-schöpferischen für nichtig erklärte, und da Spinoza nun auch die Existenz des Satans leugne (ep. 74), ihn gerade wie die beiden anderen Erzbetrüger, Herbert und Hobbes, als Feind des Reiches der Sittlichkeit hinstellt, welches ohne Himmel und Hölle, ohne kohn und Strafe keinen Bestand habe (f. pp. 175 bis 199).

Dann trat eine Zeit ruhigeren, theilweis fogar milberen Urstheils ein. Als letzen spezifisch theologischen Zeugen aus bem Kreise ber Zeitgenossen Spinoza's vernehmen wir den lutherischen Prediger im Haag, Johann Colerus, der als Biograph des Spinoza bis heut unsere Hauptquelle für sein Leben geblieben ist \*). Rührend ist der seine Schrift durchziehende innere Zwist zwischen dem naiven

<sup>1)</sup> Unberechtigt ist die Annahme, Bred. habe mit Absicht eine verkappte Bertheibigungsschrift für Spinoza liefern wollen. Ein Bericht über ben erwähnten Streit u. A. bei Leibnig, Théodicée III. 337. Derselbe ist aus Baple geschöpft.

<sup>2)</sup> De tribus impostoribus magnus liber, cura editus Chr. Kortholti, Kiloni 1680. Ueber Spinoza: Sectio III, pp. 139—214.

<sup>3)</sup> La vie de B. de Spinosa, tirée des écrits de ce philosophe et du témoignage de plusieurs personnes dignes de foi, qui l'ont connu particulièrement, par Jean Colérus, A la Haye 1706, in beutscher Ueberssetzung unter bem Titel: Das Leben des Bened. v. Spinoza, aus denen Schriffsten dieses beruffenen Weltweisen zusammengestellet, nunmehro aber aus dem Französischen in's Hoch-Teutsche übersetzet und vermehret, Franks. und Leipz. 1733. Die Holländ. Urschrift erschien 1698.

Drange zu ehrenbem Lobe über bes unbegreislichen Mannes perfonliche Tugenben '), die einen überwältigenden Eindruck in ihm zurückgelassen haben — und der pflichtmäßigen Berurtheilung des zwar
"sehr scharssinnigen, aber zugleich auch sehr seltsamen und abenteuerlichen Weltweisen," der "ohnstreitig ein Atheist oder Gottesverleugner
war, und sogar das Haupt solcher abenteuerlichen Leute zu denen
neueren Zeiten" \*).

Der Biograph stand — mit der Mehrzahl seiner Zeitgenossen — vor einem großen Räthsel. Aber als er so schrieb, waren zur Lössung des Räthsels in Form philosophischer Untersuchungen schon viele neue und nicht ungeschickte Versuche gemacht worden. Bis zum Jahre 1660 ungefähr galt die Polemit, abgesehen von der genannten Schrift des Chr. Kortholt, dem theol.-polit. Traktat; das Erscheinen der Ethik zwang auch die theologischen Gegner des Spinoza, ihre Feder auf

## B. Philosophische Angriffe

zuzuspisen. Kräftig unterstützten sie Philosophen von Fach, meist Namen von bebeutendem Klang. Und zwar war es vorzugeweis die Zuchtruthe des Cartesianismus, welche gegen dessen einst ziemlich gehorsames, nun aber entartetes Schöftind gewendet wurde.

Der Weg bieser Cartestanischen Polemit ging natürlich von ber Anthropologie aus zur Theologie hinüber; ben umgekehrten Weg finden wir nur selten befolgt.

Eröffnet wird die erstere Reihe dieser Antispinozisten burch Lambert Belthuhsen in seiner denkwürdigen Abhandlung "von dem Ursprung der Sittlichkeit" "). Die Autarkie des cogito ergo sum steigert er bis zur Behauptung der Substantialität des endlichen Einzel-Ich, welche er dem spinozistischen Modusbegriff auf das schrofsste gegenüberstellt (cap. III). Die verschiedenen Thä-

<sup>1)</sup> f. bef. Cap. 9 und 11.

<sup>2)</sup> so ber beutsche Uebersetzer in ber Borrebe.

<sup>3)</sup> Tractatus de cultu naturali et origine moralitatis, oppositus Tractatui Theologico-Politico et operi Posthumo Benedicti de Spinoza 1680, in Lamb. Velthuysii Ultrajectini opp. omn. Roterod, 1680. Vol. I.

tigkeiten nämlich, wie auch die verschiebenen Zustände, in benen sich das geistige Leben unseres Ich vollzieht, setze eine res cogitans, eine substantia cogitans, ein Substantia jener Thätigkeiten (z. B. des Borstellens, des Wollens) und Zustände (z. B. der Trauer, der Freude, der Furcht) vorans. Auf dem Grunde dieser Substantialität des Einzel-Ich kann mun Belthuhsen mit Consequenz auf die Freiheit des Einzel-Ich schnen und ebendiese als die origo moralitatis hinstellen (cap IV). Und zwar saßt er die Freiheit im schäfsten Gegensatz gegen Spinoza als die Fähigkeit des Willens, sich für das Gute oder sür das Böse zu entscheiden un abhängig von dem Grade des Berständnisses für das Sittliche, also auch als die Fähigkeit, trotz einer adäquaten Idee von dem Guten das Böse zu wählen (meliora videre, deteriora sequi). — Was aber endlich das normirende Prinzip des Guten, das Gesetz der Moralität anlange, so könne dieses nicht

- 1) bas Gefetz ber Selbsterhaltung sein, weil diese ein Natürliches, nicht ein Ethisches sei; aber auch nicht
- 2) die Liebe zu dem Nächsten; sie könne nur Confequenz des obersten sittlichen Prinzipes sein; denn zum Prinzip erhoben führe sie auf daszenige der Utilität zurück, da ja ohne Rücksicht auf den Nächsten auch das Glück der Selbsterhaltung unmöglich sei.

Wenn also weber unser natürliches Ich mit seinen Selbstzwecken noch etwas außer uns bie Norm bes Ethischen sein könne, so musse biese

3) in dem Gott in uns zu suchen sein, den als das höchste Gut zu betrachten, uns das Gewissen zwingt u. s. w. (cap. V). An kritischem Werthe steht Belthupsens Traktat zurück hinter der Streitsschrift des Christoph Wittich'), des berühmten Führers des Lehzdener Cartesianismus, den er in vereinter Arbeit mit Geulincx, Heidanus und Volder zu seiner höchsten Blüthe entwickelte. Den Spinozismus selber sucht Wittich bei seinem Attributbegriff'), als dessen schwächster Seite, zu kassen und in Betreff desselben nachzus

<sup>1)</sup> Chr. Wittich, Anti-Spinoza, sive examen ethices Benedicti de Spinoza. Amst. 1690.

<sup>2)</sup> Ueber ben Attributbegriff f. Abschn. II. bieser Abhandlung.

weisen (pp. 17. 18), daß er genau genommen die Zerstörung des Gottesbegriffes überhanpt zur Folge habe '). An Positivem aber sett Wittich dem Spinozismus folgende Sätze gegenüber, die uns als eine Probe des in vielen Nüancirungen immer wiederkehrenden cartesianischen Räsonnements damaliger Zeit gelten mögen:

Das einzig Gewisse für den Menschen ist seine Denken. Aus dieser Thatsache folgt zunächst seine Existenz. Diese ist aber nie eine seiende, immer nur eine werdende. Das Werdende ist an sich das Unvollsommene. Der Gedanke des Unvollsommenen setzt den Begriff des Bollsommenen voraus, zu dessen näherer Bestimmung der dreisache Weg der via negationis, causalitatis, eminentiae offen steht. Auf diesem Wege ergeben sich als die constituirenden physischen Eigenschaften des unendlichen göttlichen Seins: dessen idenstisch seinscheit, Nothwendigkeit (welche mit der Freiheit seines Seins idenstisch sein scher ihren Besten nach auch eine strasende sein könne. — Bon hier aus ist es nun für Wittich ein Leichtes, die philosophische Begründung für die Verechtigung, ja für die Nothswendigkeit des Christenthums zu geben.

Uebrigens läßt es sich Wittich angelegen sein, auch die synthetische Methode Spinoza's als von Grund aus versehlt zu erweisen. Die synthetische Methode überhaupt habe ihrer Natur nach nur den formalen Zweck, unseren Berstand zu einem Geltenlassen abstrakter Wahrheiten zu zwingen: der analytischen Methode dagegen komme es darauf au, die reale Natur dessen zu erklären, wovon sie uns eine Ueberzeugung verschaffen will. Daher beginne letztere mit

<sup>1)</sup> Spinoza nämlich sage, baß Gott aus unzähligen Attributen bestehe; anderwärts führe er aus, baß jedes Attribut nur in suo genere, nicht absolut unendlich sei; nie aber könnten mehrere nicht absolut unenbliche Attribute zusammengenommen ein absolut Unenbliches bilben

<sup>2)</sup> Wittich versteht unter biesen physischen Eigenschaften Gottes die Eigenschaften seines unendlich ausgebehnten Seins. "Die Ausbehnung ist eine Eigenschaft Gottes" — so lautete eine Thesis zu seiner 1711 zu Duisburg verstheidigten Disputatio de natura dei, worauf hin Wittich selber von dem Grösninger Prosessio der Theologie Antonius Driessen spinozistischer Irrthilmer gezieshen wurde (van der Linde a. a. D. S. 192. 93.).

ber Entfaltung des der allergewissesten Thatsache immanenten Inhaletes; erstere aber seize ihren Beweisen unbewiesene Definitionen und Axiome voran, da kein Beweis ohne Voraussetzung möglich sei. Dazu aber komme bei Spinoza, daß seine Desinitionen nicht einmal die allbekannten und nur auf eine Weise (?) vorstellbaren Realbegriffe: Gott, Welt, Mensch, Seele u. s. w. betreffen — wie doch die Mathematiker ihren Beweisen nichts Anderes voransetzen, als die nur auf eine Weise denkbaren Begriffe: Oreieck, Quadrat, Kreis — sondern vielmehr die sekundären Formalbegriffe: substantia, essentia, attributum, causa u. s. w., von denen man vor ihrer Anwendung auf das concret Einzelne keine Vorstellung habe und deren Fassung bei Spinoza in Vetreff der Richtigkeit nebenbei den gewichtigsten Vedensen unterliege (cap. I. de methodo demonstrandi) 1).

Nach dieser scharfen und in sich abgeschlossenen Polemik, deren Inhalt in tüchtigen kritischen Leistungen des siebenzehnten und achtzehnten Jahrhunderts nur in veränderter Form immer wiederkehrt, bleibt den beiden sachlich mit Wittich's Werk naheverwandten Streitzichristen des Jaquelot über "das Dasein Gottes") und des Benebittiners François Lami") nur ein sekundärer Anspruch auf Beachtung,

<sup>1)</sup> Ueber die methodische Stellung der Philosophie zum Glauben überhaupt, welche Spinoza besonders in seinem Tract. Theol. Pol. statuire, handelte ausssührlicher der gelehrte Bischof Daniel Huet in seinen mehrsach edirten Quaestiones de concordia rationis et fidei 1690. 1692. 1695. 1719 (s. besonders pp. 59 – 61 in d. ed. 1719), und zwar im Sinne eines dem Cartesianismus und dem Spinozismus gleich seindlichen, nach dem Anter selbstlosen Glaubens greisenden philosophischen Stepticismus (vgl. Erdmann's tressende Characteristit des D. Huet in s. Gesch. d. Phil. 1866. Bd. II. S. 80, 81). Huet protestirt gegen Spinoza's Identistation des Glaubens mit dem Gehorsam und gegen die so eingeseitete Berschiedung des Glaubens auf das ethische Gediet allein. Bielmehr sei die Bernunft bei der Unsicherheit ihrer Splogismen, noch mehr bei der Unssicherheit unserer Sinneswahrnehmungen auf die Hilselstung des Glaubens ansgewiesen, welcher die immer nur sehr partielle Bernunsterkenntniß zu ergänzen und badurch zu leiten habe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jaquelot, Dissertations sur l'existence de Dieu, La Haye 1697.

<sup>\*)</sup> Fr. Lami (religieux Bénédictin de la congrégation de St. Maur), le nouvel athéisme renversé ou réfutation du système de Spin. Par. 1696.

Benigstens bemühte sich Jaquelot in seiner zweiten Dissertation nicht ganz geschickt, zu zeigen, die ganze Philosophie Spinoza's falle durch den Nachweis, daß es mehr als eine Substanz gebe. Diesen Nachweis sucht er aus der Thatsache zu entnehmen, daß dem absolut nothwendigen Sein Gottes eine Belt endlicher Besen, insbesondere endlicher Subsette gegenüberstehe, deren Sein von ihnen selbst als ein nicht nothwendiges (sondern zufälliges?) erkannt werde. Die Sinheit nun der göttlichen und der creatürtichen Substanz sein nur eine formale, nämlich ihre Existenz; materiell seien sie dis zur Gegensählichkeit verschieden (cap. XII. XIII, pp. 441—460).

Theologisch interessant ift die Schrift bes Benedittiners fr. Lami. Besser cartesianisch wählt er zum Ausgangspunkt nicht bas All ber endlichen Wefen, sondern wiederum bas einzelne endliche Ic. Diefes, so argumentirt er, weiß sich als ein zusammengesetztes, nämlich als benkend und als ausgedehnt. Stellte nun Raquelot ber Substanz Gottes bas All, Belthupsen bas endliche Einzel=3ch felbst als Substanz gegenüber, so sieht Lami eine boppelte Substanz eben in jenen beiben fich widersprechenden Seiten unferes Seins, bem Denken und ber Ausbehnung, beren thatfachlich ftetiger Abhangigfeiteguftand eine britte, über Denken und Ausbehnung erhabene. schöpferische Substanz zur Voraussehung habe. So verschieben aber Denken und Ausbehnung in uns fei, fo vollziehe fich unfer Lebensprozest boch nur in ber Einheit beiber. Daber muffe bie schöpferische, göttliche Substanz felbst so beschaffen sein, daß fie biefe Einigung beiber Substanzen in uns vollziehen kann. Daraus folgen als constituirende Eigenschaften Gottes: Allmacht - benn nur biese vermag die beiben widerstrebenden Substanzen zu verbinden - Freibeit und Beisheit - benn Gott muß Befete für ihre Ginigung porschreiben. Aus Gottes Weisheit folgt bie Zweckgemäßheit seines Schaffens. Der Zwed, ben er seinen Beschöpfen einbilbet, fann aber nur ber beste und bochfte, b. h. er felber fein. Go leicht es uns banach werben mußte, Gott zu erkennen und zu lieben, fo schwer wird es uns in Wirklichkeit. Der Grund bavon fann nur ein Rustand ber Depravation sein — hiermit sind wir von der Anthropologie burch die Theologie auf bas Christenthum übergeführt.

Der Gottesbegriff biente als Ansgangspunkt ben antispinozistischen Streitschriften 1) zweier Theologen, bes ehrwürdigen reformirten Geistlichen Bierre Yvon 2) und bes seinsinnigen Erzbischofs von Cambrah, Fénelon 3).

Dvon fucht gegenüber bem spinogistischen Deus est res extonsa, aber auch allen carteffanischen Ginzelbeftrebungen gegenüber. bie göttliche Substang in irgend eine Begiehung zu ber Ausbehnung ju bringen, die absolute, gleichsam exclusive Beiftigfeit Gottes ju beweisen und läft die baraus unmittelbar resultirenden beiden Gigenschaften ber Intelligenz und ber Freiheit jene in ber absoluten Brascieng, diese in der absoluten Brabestination culminiren, beren Beftimmungen als göttliche Bestimmungen an sich für gerecht und beilig gelten muffen (cap. VI.). — Bas nun die endlichen Befen anbetrifft, fo fieht Doon, ebenfalls im Begenfat ju ben Cartefianern, bie bas Wefen berfelben irgendwie zu einem substantiellen erhöhten, ben Atheismus Spinoza's gerade in ber zu hohen Bedeutung, welche bie endlichen Weltbinge, wenn auch nur in ihrer Totalität, in feinem Spsteme behaupten. Die Welt nämlich habe bei ihm bie Aseität, welche allein bem reinen Beift zukomme. Denn Afeität schließe ein Bierfaches ein, das nur der Atheift der Bielheit der endlichen Dinge auschreiben könne: 1) die Nothwendigkeit bes Dafeins, 2) die abfolute Unabhängigkeit bes Dafeins, 3) beffen Emigkeit, 4) ben Befit aller benkbaren Bolltommenbeiten, welche übrigens bergeftalt zusam= menhängen, daß ber Bollbesit ber einen ben aller übrigen involvire.

Fénelon sieht von dem Gegensatz der Geistigkeit und des Ausgedehnten in Bezug auf Gott überhaupt ab und schließt aus der absoluten Bollfommenheit der göttlichen Substanz auf deren absolute Produktionsfähigkeit. Aus dieser leitet er dann die Begriffe der Schöpfung und des Geschöpfes ab, welcher letztere ihm mit dem

<sup>1)</sup> Abgesehen von Aubert de Versé, l'impie convaincu. Amst. 1681 (2. éd. 1685).

<sup>2)</sup> Pierre Yvon, l'impiété convaincue, en deux traités. Amst. 1681.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Réfutation des erreurs de Benoît de Spinoza par M. de Fénelon, Archev. de Cambray, par le P. Lami Bénédictin et par M. le comte de Boulainvillers etc. Brux, 1731.

Somibt, Spinoga u. Schleiermacher.

Begriff ber "enblichen Substanz" zusammenfällt. Als enbliche Substanz sei jebes Geschöpf von ber unenblichen Substanz Gottes absolut abhänsig, aber jeber anderen enblichen Substanz gegenüber absolut (!) frei.

Die Rührigkeit, mit welcher wir Theologen verschiedensten Bekenntnisses an ben philosophischen Rämpfen biefer Zeit perfönlichen Antheil nehmen feben und die Mannichfaltigfeit origineller Gefichts= puntte, von benen aus fie in ernfter Selbständigkeit bas impofante Lehrgebäude bes Amfterdamer "Atheiften" zu befämpfen trachten, muffen auf ben Dogmenbistorifer einen nicht minder erfrischenben Ginbrud machen, als bas fachgemäße, freie Eingeben auf bas zu befampfenbe Spitem felber und bas unverfennbare Bestreben, baffelbe in wahrhaft fritischer Weise von innen beraus aus seinen eigenen Brämiffen und Confequenzen, nicht von ber steilen, unzugänglichen Höhe einer durchaus fremdartigen Anschauung berab zu widerlegen. 1) Wie weit bies Bestreben bamals erfolgreich mar, ift nicht an diefem Orte zu beurtheilen. Dies Gine ift sicher: Die fo eben vernommenen Polemiker sind als authentische Interpreten für das praktisch= und theoretisch-philosophische Bewuftfein ihrer Zeit anzusehen, einer Zeit, welche sich aus ben vernichtenben Erschütterungen bes spinozistischen Substantialismus heraus sehnsüchtig der befriedigenden Ruhe des Individualismus entgegenstreckte, welchen Leibnit und Wolf einem bankbaren neuen Jahrhundert erarbeiteten, nachdem bie letten Bertreter bes Cartestanismus bie Grundlagen jenes Individualismus in dem gemeinsamen Festhalten an dem Begriffe einer endlichen

<sup>1)</sup> Absichtlich unterlassen wir es, mit Baples ungefligen Aeußerungen über Spinoza's Atheismus die Gemeinschaft dieser wilrdigeren und besonneneren Anti-Spinozisten zu verunzieren (vgl. Bayle, Dict. hist. et crit. 2 éd. Rot. 1702. pp. 2767—2788). Das von Letteren Entnommene hat er durch die Art seiner. Wiederholung depravirt; das Neue, das er zur Kritit hinzubringt, beweist im Allgemeinen seine völlige Impotenz auch nur zum Berständniß des Spinozismus (so z. B. wenn er behauptet: Die spinozistische Consundirung Gottes mit der Welt mache Gott selber zum "agent et patient de tous les crimes humains.") Der einzige ihm originelle und zugleich beachtungswerthe Gesichtspunkt ist der Schluß von dem ausgebehnten Gotte Spinoza's (welcher gerade das Gegentheil der spinozistischen einen Substanz sei) auf dessen Theilbarkeit und so auf seine Materialität.

Substanz gegenüber ber einen unendlichen bes Spinoza treu gewahrt hatten.

Während nun Leibnit in feinem Urtheile über Spinoza an bie Spite einer anderen, fpater ju entwidelnben Reihe ber Rritif ju ftellen ift, haben wir Chriftian Wolf als ben letten Bertreter ber bisber erläuterten fritischen Grundanichauung amuseben. Spinosismus ab atheismo parum distat, fo lautet es in feiner "notürlichen Theologie" 1), et aeque noxius est, immo certo respectu magis nocet quam atheismus. Zwar habe Spinoza einen Gott, ber bie erfte und einige Urfache aller Dinge fei (§. 672). Diefer Gott aber stebe ju ben Dingen ber Welt in keinem anberen Berhältnig, als in bemienigen bes Ganzen zu ben Theilen, sei also von ihnen nur als ihre Einheit unterschieden, nicht aber als eine vor ihnen feiende, fie weise regierende Einheit, sondern als eine nur aus ihnen resultirende Einheit - fo muffen wir in Wolf's Sinne fortfahren —, welche bemnach im Grunde von jenen endlichen Dingen abhängig ift. Die Grundlage ber Wolf'schen Spinoza-Aritik ist befanntlich feine Lehre von ber (ber göttlichen Substang gegenüberftebenden) Substantialität nicht ber einzelnen endlichen Dinge, wie ein Theil ber Cartesianer wollte, sondern der ihrem zusammengesetten Sein zu Grunde liegenden Elemente ober Körper, von benen die fichtbaren Aggregat-Körper nur Bhanomene find. Das Ziel berfelben Kritif ist ber Beweis, daß die lette Confequenz des Spinozismus, nämlich der "universale Fatalismus der Nothwendigkeit" viel schlimmere Demoralisation bewirken muß, als ber atheismus vulgaris. Wenn nun aber Wolf ausbrücklich warnt (l. c. p. 960), bem Spinogismus eine Confusion Gottes und ber Welt ju imputiren, und bingufügt, auf bas entschiebenfte feien beibe in vielen Stellen ber Ethit (Eth. I, 14 Cor. 1; II, 21 Schol. etc.) auseinandergehalten, so konnte er sich wohl selber von dieser Warnung nur wenig Erfolg

<sup>1)</sup> Theol. natur. Pars U. Sect. 2. § 716, in Philosophiae Wolfianae contractae Tom. II, Halae 1745 p. 978. Die ganze Abhanblung über Spinoza umfaßt die §§ 671—716, pp. 960—979. Hiermit ist zu vergleichen: Ben. v. Spinoza's Sittenlehre, widerlegt von dem beruhmten Weltweisen unserer Zeit, Herrn Christian Wolf. Aus dem Lateinischen übersetzt. Franks. u. Leipz. 1744.

versprechen. Gott und Welt verhalten sich in Spinozas System zu einander, wie das Ganze zu den Theilen, hieß doch im Grunde nichts anderes, als: dies Shstem kennt einen spezisischen Unterschied von Gott und Welt nicht mehr, oder mit noch anderen Worten: Dies Shstem ist Pantheismus. So giebt Wolf ohne seinen Willen einer neuen Periode die Mittel an die Hand, ihre Auffassung des

### 2. Spinozismus als Alleinheitslehre

in mannichsaktigster Weise auszubauen und zu begründen. Jasobi und Mendelssohn, Kant und Fichte, Schelling und Hegel, Herbart und Schopenhauer verweben diese Auffassung in verschiedenster Originalität in die historisch-kritischen Fundamente ihrer Shsteme, und eine große Anzahl von Einzelabhandlungen über Spinoza gruppirt sich in mehr oder minder vertrautem Anschluß um die in jenen epochemachenden Shstemen zerstreuten Bemerkungen ').

Im Rabre 1780 fam & S. Nacobi nach Wolfenbüttel, wo er - nach seinen eigenen Worten - fich febnte, in Lessings Geift bie Beifter mehrerer Beifen zu beschwören, die er über gewisse Dinge nicht zur Sprache bringen konnte. Sie sprachen vornehmlich von bem Gotte Spinozas; ber Philosoph bes "Glaubens" befämpfte ibn, ber Eflektiker bes Humanismus trat für ihn ein; nach einigen Jahrzehnten ber Bergeffenheit "feierte Spinoza in biefer Stunde feine zweite Geburt" (val. Jacobi, Sammtl. W. Bb. IV., 1 Abth. S. 50 bis 79). Vier Jahre nämlich nach Leffings Tode fühlte fich Jatobi veranlaft, ben Inhalt jener Unterredung zusammen mit einigen philosophischen Briefen und Fragmenten gleichen Inhalts unter bem Titel: "Ueber die Lehre bes Spinoza, in Briefen an Mofes Mendelssohn" (Leipz. 1785)2) ber Deffentlichkeit zu übergeben, nachbem er besonders seit dem Jahre 1783 mit dem auf dem Titel genannten Freunde allerdings ohne friedlichen Abschluß einen brieflichen Streit über Lessings Spinozismus unterhalten hatte. In Die mitgetheilten Aftenstücke flocht er Anmerkungen ein, die zusammen

<sup>1)</sup> Ueber biese Einzelabhanblungen berichten wir ber Uebersichtlichkeit wegen erft an zweiter Stelle.

<sup>2) 2.</sup> Aufl. Breslau 1789; Jakobi, Sämmtl. 28. Bb. IV., 1 Abth.

mit jenen seine Ansicht ungefähr so aussprechen: Der Gott Spinoza's sei nichts als der Urstoff aller ausgedehnten und benkenden Dinge (Bb. IV., 1 Abth. S. 182), nicht ein abgesonbertes, einzelnes. von ben enblichen Dingen verschiebenes Ding (ebenb. S. 187) und baber ebensowenig mit einem besonderen Denken und Bewuftsein. Berftand und Willen begabt, als mit einer besonderen "Ausbehnung. Kigur, Farbe, oder mas fonst noch genannt werden mag." ber Natur nach vor ben Dingen ale ihr Urfein, ihre Gubftang, ber Beit nach mit Gott gleich ewig ober zeitlos (S. 199); "er ift ihre Urfache auf biefelbe Beife, wie er Urfache feiner felber ift." Der Fehler Spinozas liege nun aber burchaus in bem πρώτον ψεύδος alles "reinen Denkens", Spinozas Refultate seien bie jeber confequenten Spekulation." Gefund fei nur bie auf bem Glauben ruhende Betrachtung. "Wir alle werben im Glauben geboren" und muffen in ihm bleiben, als in bem "Clemente alles Ertennens und Wirkens" (S. 123), "gleichwie wir in ber Gefellschaft geboren werben und in ihr bleiben muffen" (S. 210). Gilig antwortete Men= bels fohn auf die Beröffentlichungen Jakobis mit einer Bufchrift "An bie Freunde Leffings" (Berl. 1786), worin er nicht ohne Entruftung barüber tlagt, daß "ein Mann von bewährtem Ansehen in ber Republik ber Gelehrten fo über alle Bebenklichkeiten hinweg ben Bankapfel in das Publikum werfe" und einen Freund des Spinozismus anklage, in bem die Welt "ben großen Bertheibiger bes Theismus und ber Bernunftreligion" bewundere. Die Apologie Leffings aber entnimmt er 1) aus bem theistischen Gebankeninhalt bes Nathan und ber Fragmente felbft, 2) aus Leffings Disputirmethobe, welcher burch eine neue schalkhafte Scheinvertheibigung Spinoza's feinen Freund zur eraftesten Darftellung feiner Bebenken habe veranlaffen wollen '). Was nun Menbelssohn's eigene Stellung zu Spinoza anbetrifft, so spricht er biese an zwei Stellen seiner "Worgenstunden"2) folgendermaßen aus: Spinogismus fei Pantheismus nicht in bem

<sup>&#</sup>x27;) Darauf antwortet wieberum Jawbi in einer Schrift mit bem Titel: Wiber Menbelssohn's Beschulbigungen, betreffend die Briefe über die Lehre des Spinoza, Leipz. 1786.

<sup>2)</sup> Werte, Leipz. 1843, Bb. II. Seite 840-349, 350-360.

Sinne, daß die göttlicher Substanz den vor den Dingen seienden Urst off, sondern das aus der unendlichen Bielheit der endlichen Dinge resultirende unendliche Totalsein darstelle. Dabei übersehe Spinoza:

- 1) daß eine noch so große Bielheit endlicher Dinge nie das Unendliche, oder besser: daß das extensiv Unendliche nie das intensiv Unendliche oder das Absolute ausmachen könne.
- 2) daß die Gott allein zufommende Afeität nicht ein "Fürfichfein" auch der endlichen Dinge ausschließe, benen alfo bei aller Abhängigkeit von der absoluten Substanz doch eine sekundare Substantialität zuzuschreiben sei.
- 3) daß bei Leugnung des Zweckbegriffes die Frage ohne Antwort bleibe, woher die Form des endlichen Seins stamme, woher den ausgedehnten Dingen ihre Figur, woher den Gedanken ihre Wahrheit oder Unwahrheit, ihre Güte und ihre Verwerslichkeit, ihre Modisitation als Lust oder Unlust, als Schmerz oder Vergnügen? Es gebe übrigens einen "geläuterten Spinozismus," der mit einem lebendigen Gottesbegriffe wohl verträglich, demselben sogar förderlich, ja unentbehrlich sei; sein Wesen bestehe in der Versöhnung des Shstems der Absichten mit dem der wirkenden Ursachen, auf Grund deren eine jede Ursache in dem großen Weltleben zugleich als Mittel, eine jede Wirkung zugleich als niederer oder höherer Zweck angesehen werde.

Kant, obgleich er sich von bem Jakobi-Menbelssohn'schen Streit und ber von beiben Männern bargebotenen Spinoza-Aritik nicht ohne Gereiztheit abwenbet 1), tritt boch mit ben sehr spärlichen eigenen

<sup>1)</sup> s. Werke hrsgg. v. Rosentranz, Leipz. 1838. Bb. I. S. 385—387 in ber Abhandlung: "Bas heißt, sich im Denken zu orientiren?" Als Hauptgrund sei, ner Unzufriedenheit giebt er selber an die von Jakobi ausgegangene und von Mendelssohn nicht bekämpfte antikritische Theorie des Glaubens. "Männer von "Geistessähigkeiten und von erweiterten Gesinnungen! Ich verehre Eure Talente "und liebe Euer Menschengefühl. Aber habt Ihr auch wohl überlegt, was Ihr "thut und wo es mit Euren Angrissen auf die Bernunft hinaus will? . . . . Es "scheint in der Jakobischen und Mendelssohnschen Streitigkeit Alles auf diesen "Umsturz, ich weiß nicht recht, ob blos der Bernunfteinsicht und des Wissens, "ober auch sogar des Bernunftglaubens und bagegen auf die Errichtung eines

Meukerungen ') über Spinoza burchaus in bie Gebankenreihe Menbelsfohns theils beidankend, theils ergangend ein. Die Thatfache einer Amedverknüpfung ber Naturdinge leugne Spinoza im Grunde nicht. Aber nicht nur, daß eine absichtliche Zwedmäßigkeit bes Weltverlaufs ausbrücklich von ihm in Abrebe gestellt werbe: nicht einmal für eine unabsichtliche Zwedmägigfeit beffelben fei ein genugender Erklärungsgrund gegeben. Spinoza wolle uns nämlich aller Nachfrage nach einem Möglichkeitsgrunde ber Naturzwecke baburch überheben, daß er die Naturdinge überhaubt nicht als (relativ felbständige) Brodufte, sondern nur als die einem Urwesen inbärirenben Accidenzen gelten laffe und biefem Wefen als bem Subftrat jener Einzeldinge im Berhältniß zu ihnen gar nicht Caufalität - wie noch Rafobi fagte -, sondern die bloge Substantialität beilege. Aber bie von ber Bernunft geforberte Zwedmäßigkeit ber Natur fei bamit nicht erklärt, vielmehr fei fie ungertrennlich von ber Ibee einer verständigen Urfache und unverständlich obne biefelbe, b. b. Spinoza batte feinem eigenen Shiteme nur bann Confequeng verlieben, wenn er:

- 1) die einzelnen Dinge für immanente Wirkungen ber göttlichen Substanz als ihrer Ursache erklärte,
- 2) das Verursachende an dieser göttlichen Substanz in beren geistiges Wesen, in ihren Verstand legte.

So Kant. — Fichte, welcher mit einer bei ihm doppelt beachtungswerthen Pietät sich dem Spinoza in dem Maße näherte, als er sich von seiner anfänglichen Apotheose des endlichen Einzels Ich entfernte, faßt die Sache nicht, wie Kant, bei dem Einzelbegriff des Naturzwecks an, sondern betrachtet sie unter dem allumfassenden

<sup>&</sup>quot;anberen Glaubens, ben sich ein Jeber nach seinem Belieben machen kann, ange"legt." (Gegen ben letzteren Borwurf war allerbiugs Jakobi's absoluter Glaubenssubjectivismus nicht hinreichend geschützt). Daß Kant sich zugleich mit Schärfe
gegen bas Heraussuchen spinozistischer Elemente in seiner Kritis b. r. B. erklärt,
wird ihm bei bem conträren Gegensatz seines kritischen Ibealismus gegen ben
bogmatischen Substantialismus schwerlich zu verargen seine.

<sup>1)</sup> Unser kurzer Bericht ist entnommen aus "Kritik ber Urtheilek." §§ 71 72. ("Bon ben mancherlei Systemen über bie Zweckmäßigkeit ber Natur"). s. Werke Bb. IV.

Gesichtspunkt bes göttlichen und bes außergöttlichen Seins und fpricht sich in ber letzten seiner brei ausführlicheren Aeußerungen über ben Spinozismus ') babin aus:

Uebereinstimmend mit Spinoza fasse er felber bas Wefen bes Absoluten in ber Negation alles Werbens. "In Gottes Sein ift Alles, in ihm wird Nichts." Darin ebenfalls fei er mit Spinoza einer Anficht, bag auch außer Gott faktisch ein Sein gegeben fei, nämlich nach Spinoza bas Sein ber Welt (!), nach ihm (Fichte) bas Sein (bes Begriffes ober) bes Denkens. Der Widerspruch nun, welcher aus bem Faktum eines Seins außer Gott einerseits und dem im Begriff bes Absoluten liegenden Bostulat feines ausschlieflichen Seins andererseits entstehe, sei von Spinoza auf eine nur unvollfommene Weise gelöft. Diefer behaupte nämlich nicht sowohl, die Gottheit theile ihr Sein dem Sein außer ihr mit baburch, bak fie ihr Sein gleichsam wiederholt, noch ein Mal fett, als vielmehr: Gottes einiges Sein und bas mannichfaltige Sein, tas &v und bas nav seien nur formell unterschieden, Gott felbst fei in Denken und Ausbehnung mannichfaltig und bamit fei bie Welt als in Gott immanent erwiesen.

Fichte, ber umgekehrt Gott erst im Ich lebend erkennt, also umgekehrt eine Immanenz Gottes in der Welt (des Denkens) lehrt, läßt mithin eigentlich nur zum Schein bei Spinoza ein Sein außer Gott, d. h. eine Welt bestehen. Kühner und consequenter verfährt Hegel<sup>2</sup>), der zum ersten Mal die Behauptung wagt: Spinoza leugne das Dasein einer Welt, Spinozismus sei Akosmismus, der "in den Gedanken erhobene absolute Pantheismus und Monotheismus." Auf dreisache Weise könne die Frage um Gott und das Endliche entschieden werden:

<sup>1)</sup> Wir meinen die Aeußerungen Fichte's in den drei Entwidelungen seiner "Wiffenschaftslehre" von den Jahren 1794. 1801. 1802. J. Werke Berlin 1845. Band 1—3. vgl. die ausstührliche Darstellung dieses Gegenstandes bei Löwe, die Philosophie Fichte's nach dem Gesammtergebniß ihrer Entwidelung und in ihrem Berhältniß zu Kant und Spinoza. Stutta. 1862. S. 247—261.

<sup>.. \*)</sup> Gesch. b. Philosophie, Theil III, s. Werke Band 15; Berl. 1836, S. 368 bis 411, besonbers S. 374. 375; 404. 405; in Hegel's Logit (Werke, Band IV, Berl. 1834). vgl. besonbers S. 194—197 ber 2. Abtheilung.

- 1) Entweder das Endliche ist, nur wir sind, Gott ist nicht Atheismus;
- 2) ober es ist nur Gott, bas Endliche ist wahrhaft nicht, ist nur Schein, Phanomenon Spinozismus;
- 3) Gott ist und wir sind auch; das Unendliche ist so substanstiell als das Endliche Dualismus.

Spinoza habe, fagt Hegel, bei bem "Auch" bes Dualismns nicht steben bleiben können, so kräftig es ihm von cartesianischer Seite entgegentonte. So habe er benn Gott für bie eine Substand, die Welt für ein Nicht-Seiendes erklärt. Letzteres uehmen ihm aber feine Geguer übel, ihren Untergang konnen fie nicht vertragen aus Selbstfucht, und wenn fie nun Spinoza für einen Atheisten ausgeben, fo fei bas Gegentheil bavon mahr: bei ibm fei zu viel Gott. Rämlich dies fei ber hanptmangel bes Spinozismus: baß er für die Thatsache ber Persönlichkeit ober ber Individua= lität, beren Borhandensein ebenso wenig geleugnet werden könne, als ihre nur fekundare Bedeutung, gar feinen Erklarungsgrund biete: bagegen empore sich nicht nur die Religion, sondern schon bas einfach empirische Bewuftfein. Die absolute Substanz fei bas Wahre, aber noch nicht gang: fie muffe als in fich thätig, lebendig gebacht werben und eben baburch sich als Geift bestimmen; Gott fei ibm nur bas Abstratte, nicht bas concret im (Menschen=) Beifte Sich=Entwickelnbe 1).

Im theilweisen Gegensatz hierzu preist Schelling \*) ben Spinoza beswegen als ben überhanpt ersten Philosophen in der Geschichte, weil nach langen vergeblichen Versuchen der religiösen Mpthologieen, Dichtungen und Philosopheme über den Ursprung der

<sup>1) &</sup>quot;Das Selbstbewußtsein, aus dem Ozean der Substanz geboren, triefe nur von diesem Wasser, nie zur Selbstbeit kommend; das Herz, das Fürstchsein sei durchbohrt." Der tiesere philosophische Grund dieses Mangels liegt nach Hegel in einer mangelhaften Auffassung der Regation. Er sehe nicht, daß dieselbe, indem sie sich zur Negation der Regation entwickele, Affirmation, Position werde u. s. w.

<sup>2)</sup> Schelling, Ibeen zu einer Philosophie ber Natur, Einleitung; s. Werke, Cotta'scher Berlag 1857, 1. Abth. 2 Bb. 19 ff., 35 ff., 71 ff.; außerbem vergl. 2. Abth. 1 Bb. S. 275. S. 280.

Welt und ben Streit zwischen Gott und Materie er, Spinoza, ber erste war, welcher mit vollem Bewußtsein Geist und Materie für eines, die Substanz also für Subjekt und Objekt zugleich erklärte — und somit die dauernde Grundlage zur Joentitätsphilosophie legte. Spinoza habe unerkannt gelegen über hundert Jahre; die (auch dei Hegel so eben erwähnte) irrthümliche Auffassung seiner Philosophie als einer alles Subjektive vernichtenden bloßen Substanz- oder Objektivitätslehre habe das wahre Absolute in ihr nicht erkennen lassen. Allerdings sei die vollständige Entwickelung seiner Lehre von der Subjekt-Objektivität als dem ewigen, nothwendigen Charakter des Absoluten einer späteren Zeit vorbehalten gewesen; benn ein Uebergang von der starren Einheit der Substanz zu deren lebendigem Sein als Einheit der idealen und realen Welt sinde sich bei Spinoza nicht.

So hoch aber Hegel und Schelling von den weltgeschichtlichen Berdiensten des Substantialismus dachten, so unzufrieden äußerte sich darüber der Begründer des neuesten "philosophischen Realismus," Joh. Friedr. Herbart.). Die "Berzierungen der Neueren" — besonders des Jakobi — sowie der von Spinoza selbst gewählte "geistliche Ornat" hätten die "Ungereimtheiten" und "Dreistigteiten" seiner Ontologie und Kosmologie verdeckt; ihr sachlicher Gehalt sei nichts, als ein höchst "bequemer" Substanzbegriff, der sich in kindlicher Unbesangenheit noch auf der Entwickelungsstusse des Anaximander ruhe und "dehne" und von den Widersprüchen kaum etwas zu ahnen scheine, mit denen schon ein Heraklit zu kämpsen hatte — und für die erklärlicherweise Herbart mit seiner Theorie der "Widersprüche" in dem Begriffe des "Dinges," in dem der "Beränderung" und dem des "Ich" eine besondere Shmpathie hegte.

Dem Pantheismus des Spinoza sei das Sein mit dem Werben von vornherein identisch und die Frage nach dem Ursprunge des Endlichen aus dem Unendlichen, die allerdings dem Jealismus stets ein Räthsel bleiben und nur von realistischer Betrachtung des

<sup>1)</sup> J. F. Herbart, Allgemeine Metaphyfit nebst ben Anfängen ber philos. Naturlehre; Erster, hist.-krit. Theil. Kön. 1828. S. 127—177.

Einzelnen einer Lösung sich nähern werbe, sei von Spinoza solgerichtigerweise nicht einmal im Ernste ausgeworsen, geschweige benn gelöst. Beides sei auch schon dadurch unmöglich gewesen, daß sein Gottesbegriff ein in sich inconsequenter war. Er leugne aus "Besorgniß um die göttliche Bollsommenheit" die Zweckmäßigkeit des göttlichen Handelns, weil darin liegen würde, Gott begehre etwas, dessen er bedarf. Aber gerade, wenn nach Spinoza die Substanz nothwendigerweise sich in unzähligen Arten und Gestalten zeisgen müsse: gerade dann verrathe sie am offensten, daß ihr einsaches Sein ihr nicht genüge und daß sie sür ihr vorgebliches Sein eines Werdenden und Wechselnden als Ergänzung bedürfe ').

Arthur Schopenhauer ) sieht die weltgeschichtliche Bebentung des Spinozismus barin, daß er den Dualismus, der zu seiner Zeit im Gewande des Cartesianismus einherschritt, (nicht, wie Herbart wollte, ignorirt, sondern) mit unwiderleglichen Gründen für immer überwunden und somit der Gedankenarbeit der Eleaten, eines Stotus Erigena und eines Jordan Bruno die Arone ausgesetzt habe. Alle nachkantische Philosophie sei nichts als "ausgeputzer" oder "verzerrter" Spinozismus. Mit dem Substantialismus habe er selber — Schopenhauer — das Er nai när völlig gemein; nicht so das när Isode des Spinoza, da er selber nicht über die Ersahrung hinausgehe. Zu diesem ersten Mangel des Idealismus trete nun der zweite mit Nothwendigkeit hinzu, daß Spinoza zwar die Thatsache, das Daß der Einheit Gottes und der Welt von Nenem ausgesprochen, die Frage aber, was denn nun das eine Wesen, die

<sup>1)</sup> Was and ilber diese Bemerkungen Herbart's geurtheilt wird, das Eine ist sicher: daß er zu Spinoza's Theologie und Kosmologie ein weniger schrosses Berhältniß würde eingenommen haben, wenn er selber es versucht hätte, die reaslistischen Prinzipien seiner Metaphysis mit den ihm anderwärtsher setstehenden Grundsätzen religiöser Erkenntniß in eine innere Berbindung zu bringen. Statt bessen muß Herbart selber bekennen, daß "seine Metaphysis sich ihm zu entfremden "drohe, wenn er sie auf die Gotteslehre anzuwenden versuche;" und so vergleicht er "sein Berlangen nach einer theoretischen Gotteserkenntniß mit dem Wunsche, "der Semele, die sich ihr eigenes Berberben erbat."

<sup>2)</sup> Schop., die Welt als Wille und Borft. 3 Aufl. Leipz. 1859, Bb. II, S. 736 – 746.

Substanz sogleich ausmache, wie alle Pantheisten vollständig übergangen habe und so von der Erkenntniß des "Willens" als des innersten Wesens der Welt so weit, wie jene alle, entsernt gewesen sei '). Sein dritter Hauptmangel bestehe in seiner für die Moral höchst gefährlichen optimistischen Weltanschanung. Seine Sittenlehre, in welcher alles Bestehende au sich mit dem Seinsollenden identisch, d. h. vortrefslich sei, müsse um so mehr für "schwach," ja für "absschulich" gelten, als seine Desinition der Liebe (Eth. IV. prop. 44) d. h. des obersten ethischen Prinzipes geradezu an das Naive streise.

So haben sich benn die Choragen ber neuesten Philosophie, ein jeder von dem Sonderstandpunkt seiner philosophischen Origi= nalität aus, insgesammt ber pantheiftischen Auffassung bes Spinozismus zugewendet. Daß unter ben zahlreichen Monographieen und ausführlichen Aeukerungen gleicher Meinung, wie sie in größeren geschichtlichen Werken vorkommen, die von ber Begelschen Schule ausgegangenen fowohl burch ihre Rahl, als burch bie Warme ber Sympathie für ihr Objekt hervorragen, ift felbstverständlich. Doch bevor wir über biefe furt berichten, ift bie nicht unbedentende Schrift von Franke2) "über bie neueren Schicksale bes Spinozismus u. f. w." zu erwähnen, welche von dem Gefichtspunkt einer an Rant gebil= beten, mäßig rationaliftischen Theologie bem Bantheismus Spinoza's, weil er ein "tolerant zetetischer" sei, ein nicht geringeres Wohlwollen entgegenbringt, als dem fachlich vorzüglicheren Theis= mus des Cartefius, ber an "intolerantem Dogmatismus" leide. Allerdings sei Spinoza's Gottesbeariff nicht viel mehr als eine Abstraktion von dem bei allem Wechsel ber Erscheinungen beharrlichen "Grundwesen ber Welt." Gott sei ihm also bas Beharrliche in der Welt; dies Beharrliche habe er zugleich fälschlich mit dem Noth-

<sup>1)</sup> S. 736: "Das &v xal nav b. h. baß bas innere Wefen in allen Din"gen schlechthin eines und baffelbe fei, hatte . . . meine Zeit bereits begriffen.
"Mer was bies Eine sei (Wille) und wie es bazu tomme sich als Bieles barzu"stellen, ist ein Problem, beffen Lösung man zuerst bei mir (!) findet."

<sup>2)</sup> Franke, gekrönte Preisschrift über die neueren Schickfale des Spinozismus und seinen Einfluß auf die Philosophie überhaupt und die Bernunfttheologie insbesondere. Schleswig 1808.

wendigen identifizirt, und so sei ihm die Unterscheidung des Undebingt- und des Bedingt-Nothwendigen, d. h. die Unterscheidung von Gott und Welt entgangen, während doch der Charafter auch des beharrlichen Grundwesens der Welt nur in dem Bedingt-Nothwen- digen zu suchen sei. Trot dieses grundstürzenden Frrthums habe Spinoza dennoch das denkwürdige Berdienst, mit seinen Anfängen einer Naturphilosophie zuerst die Bahn gebrochen zu haben zur Begründung einer wahren Bernunfttheologie, die ihrerseits aber dem Spinoza gegenüber sich ihre volle Selbstständigkeit wahren müsse.

Anders allerdings klangen die Bemerkungen über Spinoza, mit benen ein viertel Jahrhundert später Ludwig Feuerbach 1) als ber erste Spinoza-Aritiker aus Hegelscher Schule hervortrat. Die fo oft wiederholten Bormurfe, ber Spinozismus fei im Grunde Atheismus ober Bantheismus im gewöhnlichen Sinne, nämlich Ibentififation bes Unendlichen und Endlichen, feien völlig grundlos. Reiner habe Gott mehr Eristenz, mehr Reglität, mehr Macht eingeräumt als er, keiner habe Gott fo, wie er, erhaben und frei gebacht und "gereinigt von allen Endlichkeiten, Relativitäten und Menschlichkeiten." Wohl aber habe er mit Recht bas ganze vermeintliche Sein bes Endlichen in die Unendlichkeit ber göttlichen Substanz zuruckgeleitet. Und sein einziger Fehler bestehe barin, bak er tie Substanz ziemlich bedeutungslos nur als bas absolut Wirkliche, als bas schrankenlose Sein faßte, fie nicht mahrhaft bestimmte, fie nicht als Geist erkannte und so zwar im Unterschiede vom Cartefius burch feine geniale Zusammenfassung ber bei jenem getrennten Attribute bes Dentens und ber Ausbehnung bie Ginheit ber Gubstanz gewann, aber für beren thatsächliche Entfaltung in die Unterfchiede bes Denkens und bes Ausgedehnten in der Welt kein Ableitungsprinzip fand. Drei Jahre darauf äußerte fich über benfelben Gegenstand jum ersten Male ber um bie Geschichte bes philosophischen Denkens fo hochverdiente Joh. Ed. Erdmann 2). Mehrfach fich

<sup>1)</sup> Geschichte ber neueren Philos. von Bacon von Berulam bis Spinoza. Ansbach 1833. S. 340-434.

<sup>2)</sup> Bersuch einer wissenschaftl. Darstellung ber Gesch. ber neueren Philos. I, 2, Leipz., Riga und Dorpat 1836, S. 47—98. Derselbe später in s. "Berm.

an Feuerbachs Darstellung sich anschließend '), entfernte er sich von berselben vorzüglich in einem breifachen Stücke:

- 1) bie Substanz Spinoza's faßt er nicht, wie jener, nur als bas "schrankenlose Sein," bas "absolut Wirkliche," sondern schärfer, in der Art Jakobi's, als das Substrat des Birklichen (S. 67). Ein solches Substrat habe nun allerdings dem einzelnen Wirklichen gegenüber nicht eine eigentliche Ursächlichkeit; es sei nur immanente Ursache der Dinge (wie etwa das Meer immanente Ursache der Belle sei), d. h. die allen zu Grunde liegende Materie, von der ihr Dasein absolut abhängig ist;
- 2) die Attribute kommen nach Erdmann von Außen an die Substanz heran, sind nur Formen der Anschauung für den menschelichen Geist (wie Raum und Zeit in dem Spsteme des kantischen Jbealismus S. 60);
- 3) die Einzeldinge ober Modi seien bei Spinoza schließlich so gefaßt, daß ihre anfängliche Definition als der non-entia in ihr Gegentheil umschlage und die Einzelwesen als das Wesentliche, als das Selbständige erscheinen (S. 95). Die vielgerühmte Consequenz Spinoza's bestehe sattisch nicht; vielmehr gehe ein kühner Idealismus neben einem rücksichtslosen Realismus in der Ethik Spinoza's in paralleler Linie einher und mit geschichtlicher Nothwendigkeit hätten sich diese beiden heterogenen Richtungen aus dem Spinozismus heraus in den nun solgenden Spsiemen des Jbealismus und des Realismus jede zu einer eigenen Entsaltung fortentwickelt ').

Auff." Leipz. 1848. S. 118—192 und neuestens in seinem "Grundriß ber Gefc. ber Phil." Berl. 1866, 2 Bb. S. 47—76. hier find die Ergebnisse des neuesten Fundes (s. S. 48 Ann. 1) schon aufgenommen.

<sup>1)</sup> bes. in bem schon mehrfach erwähnten Tabel einer einseitigen Fassung ber Negation und Determination bei Spinoza, vgl. S. 29.

<sup>2)</sup> Im Jahre 1837 veröffentlichte Bolkmuth eine aussührliche Schrift über ben "breieinigen Pantheismus von Thales bis Hegel" (Köln). Thales, Cartesius und Kant, sagt der Bersasser, seien die Anfänger der drei großen Philosophie-Epochen, die Stoa, Spinoza und Schelling ihr jedesmaliger Beschluß. Die letzten drei repräsentiren die drei allein möglichen Formen des Pantheismus; der stolsche Gott-Bater, der Schellingsche Gott-Sohn und der Gott-Geift Spinoza's seien das dreisach verabsolutirte Analogon der christlichen Trinität. Die dogm. Grundbestimmung: der h. Geist geht aus vom Bater und vom Sohne, saute für

Aehnlich urtheilte Ab. Selfferich in seiner gehn Jahre barauf erschienenen Schrift über "Spinoza und leibnit ober bas Wefen bes Ibealismus und Realismus" 1). Wenn bas Wefen bes Ibea= lismus barin bestehe, bag er auf bie in Gott rubenbe Ginbeit alles Seins, bas bes Realismus, baf er auf die Bewegung und Thatiafeit bes Bielen ben Hauptnachbruck lege, fo hatten biejenigen allerbings junachft Recht, welche in bem alles Einzelsein gleichsam abforbirenben Substantialismus ben verwegensten Ibealismus erbliden. Aber zugleich ftebe aus einzelnen Abschnitten feiner Ethit bie Thatfache fest, daß er boch von ber Macht ber Wirklichkeit nicht lostomme und bie Anfpruche bes Realismus, bem bie Substang nur ber Inbegriff bes Naturlebens ift, hatten fich um fo erfolgreicher bei ihm geltend gemacht, als bie Brabifate feiner emigen Substang, in beren ibeales Reich er sich aus bem Wechsel ber Welt flüchte. nämlich ihre Einzigkeit, Unendlichfeit und Untheilbarkeit, mit ihrem nur negativen Werth ihm felber nicht genügen konnten.

Mit einer nur relativen Selbständigkeit gegenüber dem Positiven des Hegelschen Shstems hatte schon einige Jahre vor Helfferich der Züricher Prof. Conrad von Orelli eine Schrift über Spinoza herausgegeben 2), die durch Schärfe unwilligen Tadels über die Hegelsche Spinoza-Kritik ebenso sehr hervorragt, als durch liebevolle Hingabe an den "hohen Genius," dessen er beschreibt und von dessen Lehre er jeden ernstlichen Angriff in oft dithhrambischer Form vertheidigend abwehrt.

bas Leben ber panth. Trinität: ber Spinozistische Gott geht von bem Stoischen und bem Schellingschen zugleich aus. — Ebenso übergeben wir, was Friedrich Baaber zur Kritik Spinoza's hinzubringt in f. Abhandslung: "Ueber bie Nothw. einer Revision ber Wissenschaft . . . in Bezug auf die sich in ihr noch . . . geletend machenben Cartesianischen und Spinozistischen Philosopheme, Werke X. S. 258—282.

<sup>1)</sup> Hamburg und Gotha 1846.

<sup>\*)</sup> Spinoza's Leben und Lehre. Nebst einem Abrisse ber Schellingschen und Hegelschen Philosophie. Aarau 1843. 2. Aust. 1850. Borwort, X: Inniger Dant bir, hoher Genius, ber du dich einzig an der Betrachtung des Ewigen, des im Wechsel Beharrenden weidetest, dich in dem Ursein sonnetest, seine . . . Innerweltlichkeit frei, unverhohlen und ohne irgend einen Bersuch der Berschleierung lehrtest 2c.

218 ben letten bebeutenben Spinoza-Aritifer aus verwandtem Bringipienfreise nennen wir Runo Gifcher, welcher in feiner Geschichte ber Philosophie 1) in felbstverleugnender Objektivität Abbfif. Logit und Ethik Spinozas ausführlich erläutert, bann aber fie ftreng aufammenfaßt zu einem fast plaftischen Bilbe bes Donismus, ber im eminenten Sinn ben Begriff ber Einheit aller Dinge benkt und ibn zu bem Urtheil entwickelt: es giebt nur eine Welt, nämlich die, in welcher bas Göttliche und bas Natürliche eins find. Der Spinozismus als absoluter Rationalismus ober als bas erfte Shitem ber reinen Bernunft mache wirklich Gott jum Anfang feiner Spekulation, fei baber nothwendig Pantheismus und amar in bem Grabe von Confequenz, daß er Gott ober bie Substanz birekt als Natur bestimme, diese aber als die reine, nothwendige Caufalität; benn entweber fei bie Welt als ein Chaos anzuseben ober als bas Reich einer einheitlichen, unabanderlichen, emigen Orbnung.

Abgesehen von den beiden hierher gehörigen Arbeiten Helers<sup>2</sup>), welcher auf dem Grunde einer mit höchster Afridie ausgesührten Darstellung des Spinozistischen Substanz -, Attribut = und Modus = begriffes Spinozas "Panentheismus" (Alles hat nur in Gott ein Sein) mit seiner Zersetzung des Ich und Leugnung des Zweckes gegen den Individualismus und Teleologismus der Leibnitz-Wolfzessingschen Philosophie abzugrenzen bemüht ist — sowie von der umfangreichen Dissertation von Lehmans<sup>3</sup>) aus dem Jahre 1864, welcher dei dem gänzlichen Mangels jedes theistischen Sementes in Spinoza's Shstem dieses nicht einmal als Pantheismus, sondern nur als Pansubstantialismus bezeichnet wissen wissen Erscheinungen", wer einen Substanz in dem All der verschiedenen Erscheinungen",

<sup>1)</sup> Geschichte ber neueren Philosophie, 1. Banb: Das class. Zeitalter ber bogmatischen Philosophie. Mannh. 1854 (S. 235—588). 2. Aufl. 1865. Bb. I. Thl. 2. S. 98–138. Bgl. bazu; K. F., Baruch Spinoza's Leben und Charafter, ein Bortrag. Mannh. 1865.

<sup>2)</sup> Spinoza's Lehre vom Berhältnif ber Substanz zu ihren Bestimmtheiten. Bern 1850; Leffing-Stubien (f. über Leffing's Philos, S. 116—143), Bern 1862.

<sup>3)</sup> Spin. Sein Lebensbild und seine Philosophie. Würzburg 1864.

so bleiben außer dem schon oben erwähnten Werke von Antonius van der Linde unter dieser historischen Rubrik vor Allem ') die beis den denkwürdigen Abhandlungen Trendelenburg' & ') über Spinoza besonders hervorzuheben, zwischen ihnen aber der Zeit nach die ebensso scharfe als originelle Fortsührung der Herbartschen Spinoza-Arietik von Chr. A. Thilo. ')

In der ersten Abhandlung aus dem Jahre 1849 führte Trenbetendurg die Ansicht aus, daß der Spinozismus, eine der drei allein
möglichen Philosophieen, seinem Wesen nach Gleichsetzung von
Kraft und Gedanken sei, d. h. ebenso sehr den Materialismus
negire, welcher die Kraft der wirkenden Ursache vor und über den
bewußten Gedanken stelle, als auch den von Aristoteles, der Stoa
und den christlichen Philosophen der ersten christlichen Jahrhunderte
nur modificirten Platonismus oder Idealismus, der den Gedanken
vor und über die Kraft stelle als dieselbe teleologisch richtend und
regierend. Die Frage der historischen Kritik sei nun die: Hat Spinoza seinen Grundgedanken, nämlich die Einheit von Kraft und
Gedanke, sesschaften können? Die Antwort müsse verneinend dahin
lanten, daß er besonders bei den Erläuterungen über die Körperwelt
durch eie nicht consequente Festhaltung der Untheilbarkeit der Sub-

<sup>1)</sup> Im Uebrigen sind vorzugsweis zu nennen die Arbeiten von: C. Rosentranz, de Spin. philosophia. Hal. et Lips. 1828; Jäsche, über ben Panth. nach seinen verschiedenen Hauptformen. Berlin 1826—32. Schlitter, die Lehre bes Spinoza in ihren Hauptmomenten geprlift und dargestellt, Münster 1836. Fr. Keller, Spinoza und Leibnitz über die Freiheit des menschlischen Willens. Erlangen 1847. C. Schaarschmidt, Descartes und Spinoza, urtundl. Darst. der Philos. Beider. Bonn 1850. R. Zimmermann, über einige logische Fehler der spinoz. Ethit, 1850. 51. in den Ber. der Wiener Afademie d. Wiss. 1850. S. 481—474.

<sup>2) 3</sup>m 2ten und 3ten Bbe ber histor. Beiträge zur Philof. 2. Bb. Berlin 1855. S. 31—111 (über Spinoza's Grundgebanken und bessen Erfolg, abgebruckt aus ben Abhandlungen ber Atab. b. Wiss. Berlin 1849); 3. Bb. Berlin 1867. S. 277—398 (über bie ausgefundenen Ergänzungen zu Spinoza's Werken und beren Erwag für Spinoza's Leben und Lebre).

<sup>\*)</sup> Ueber Spinoza's Religions-Phil. seitschr. f. erakte Phil. herausgeg. von Dr. Mihn und Dr. Ziller. Bb. VI. Leipzig 1866. S. 113—145; 389—409. Bb. VII. 1867. S. 60—97.

stanz in die materialistische Anschauung, bei seinen Erklärungen über das Wesen und die Naturgesetze der Seele aber besonders durch beren Entwicklung dis zur Höhe ethischer Ideen im engeren Sinne in die teleologische Betrachtungsweise versalle; lasse er sich doch bis zu der Inconsequenz sühren, von der Seele als von der melior pars nostri zu handeln (Eth. V, 23. Schol. V, 49).

So suchte Trenbelenburg zu beweisen, baß ber Spinozismus fich felber gleichsam nicht genitge; baß er aber zur Begründung irgend einer ethisch-religiösen Weltanschauung überhaupt nicht genfigt, war bas Ziel bes Thilo'schen Geschichtsbeweises ').

Der Gottesbegriff Spinoza's fei ein burrer theoretischer Begriff. beffen wirklicher Inhalt nichts Anderes fei, als die allgemeinen Begriffe bes Denkens und ber Ausbehnung, also bie bloge Doglichkeit einer Körper= und Geisterwelt (beren Realität burch bie "ungereimte" Berwechslung ber Möglichkeit und ber Eriftens nur erschlichen sei). Das handeln ober Wirken bes spinozistischen Gottes entbebre aller Charafterzeichen eines vernünftigen Selbstbewußtfeins. Bergeffend nämlich, daß nur ein gegen hemmungen mühfam fich emporarbeitenber menschlicher ober überhaupt endlicher Zweck seinem Wefen nach in das Reich des Bedingten falle, daß aber ein aus innerer Luft bes Wohlwollens (nicht aus bem Mangel verfonlichen Bebürfnisses) heraus freischaffenber Zweckgebanke sehr wohl mit bem Absoluten vereinbar sei, ja recht eigentlich erst bie volle Unbedingtbeit constituire, habe Spinoza die Zwecke des Willens und Berftandes mit bem Willen und Verstande überhaupt in Gott geleugnet und ben Sat aufgestellt: Gott handle nur aus ber Freiheit, b. b. ber Nothwendigfeit seiner Natur heraus, habe aber damit dem blinden

<sup>1)</sup> Wenn Thilo (a. a. D. Bb. VI S. 94) Trenbesenburg's tritische Methode fitt ungentigend erklärt, nämlich ein Spstem nur darauf anzusehen, ob es seinen ihm eigenthümlichsten Grundgedanken consequent durchzusühren vermocht hat, und bem gegenüber als die richtige Methode dies aufstellt, daß man 1) die beherrschenden, einzelnen Begriffe der Physik und Ethik (Sein, Ursache, Materie, Ich u. s. w.) eines Spstems beurtheilt und 2) untersucht, ob sie in den ihnen wirklich gebührenden Zusammenhang gedracht sind —, so verwechselt wohl der genannte Gelehrte die Erfordernisse einer kritischen Geschichte der Philos. und die einer Kritik geschichte der Philos. Parteistandpunkte aus.

Ratalismus in die Bande gearbeitet. Bu einem Gott ohne Willen und Berftand könne nun ein sittliches ober religiofes Berhältnik überhaupt nicht eingegangen werben, weber ein Berbaltnik ber Liebe noch ein folches "bes reinen, ethischen Wohlgefallens an ihm," am allerwenigsten ein Berhältnig bankbaren Bertrauens; Die Demuth aber, welche bas einzig übrige religiöse Befühl Gott gegenüber zu bleiben scheine, sei auf biefem Standpunkte auch nichts als bas Befühl ber Ohnmacht, bas fich mit Resignation bem Unveränderlichen unterwirft, weil es nämlich rettungslos bemfelben unterworfen worben ift. Die Liebe ju Gott fei bei Spinoza im letten Grunde nichts als Studium ber mathematischen Gesetze ber endlichen Rörverwelt und ber logischen Gesetze ber endlichen Gebankenwelt, benn Gott sei ihm eben nichts als der Inbegriff biefer Gesetze. So fehlten bem Spinozismus die beiben unabweislich nothwendigen Grundlagen jeder befriedigenden Weltanschauung, nämlich die Gewikheit ber Bernünftigkeit bes Weltverlaufs und die Möglichkeit für ben Einzelnen, felbstthatig an feinem Schickfale mitzuarbeiten - und nichts fei glücklicher, als bag ber fpinozistischen Substanz nur bie Ehren einer ungereimten Spoothefe gutamen; benn mare ber Spinozismus theoretisch richtig, so ware unserem praktischen leben jebe fittlich-religiöse Unterlage entzogen. So Thilo.

Aus bem Bekanntwerben bes Spinozistischen Traktats "über Gott und ben Menschen" 1), sowie mehrerer anderer bisher unedirter Fragmente und Briefe Spinoza's nahm Trendelenburg Anlaß, über ben Ertrag bes Fundes für Leben und Lehre ihres Berfassers in ausstührlicher Beise zu berichten 2). Was die Lehre des genannten

<sup>. 1)</sup> Ad Benedicti de Spinoza opera, quae supersunt, omnia supplementum, ed. J. van Vloten, Amst. 1862. Bgl. dazu: Chr. Sigwart, Spinoza's neuentbeckter Traktat von Gott, bem Menschen und bessen Glückseiglicht. Erläutert und in seiner Bebeutung für das Berständniß des Spinozismus untersucht. Gotha 1866.

<sup>2)</sup> A. a. O. besonders S. 361—398. Hieran mag Löwe erkennen, mit wie wenig Recht er (S. 286 seiner Abhandlung über ben Gottesbegriff Spinoza's — s. S. 47 48) Trendelenburg als Gewährsmann seiner theistischen Auffassung des Spinoza erkannt wissen will.

Traftats anbetrifft, so findet Trenbelenburg den Unterschied derfelben von ben Anschauungen der Sthif in einem doppelten:

erstens hänge ber "kurze Traktat" in ber Auffassung ber Attribute Gottes als göttlicher Grundkräfte noch wesentlich mit cartestanischen Anschauungen zusammen; diese seien in der Ethik gründlich abgestreift und erst da werden die Attribute die des Spinoza: nämlich Definitionen eines und besselben Dinges, deren Verschiedenheit nur eine äußerliche Ursache hat, die Bestimmung des betrachtenden Verstandes (?);

zweitens fasse ber "turze Traktat" bas Erkennen auch auf seiner obersten Stufe als Denken Gottes als ein burchaus leibendes auf (pura passio), während die ansgebildetere Betrachtungsweise bes tractatus de intellectus emendatione und der großen Ethik zwar das Leben der Imagination als ein von außen her gewirktes, also leidendes, aber das intelligere besonders auf seiner obersten Stufe, nicht nur im allgemeinen als Handeln, sondern sogar als das übershaupt einzige Handeln des Menschen darstelle.

Im Uebrigen halt Trenbelenburg die historisch-fritische Ansschauung seiner ersten Abhandlung sest. Im Besonderen hebt er die äußerlich nahe Verwandtschaft des Spinozismus und der Lehre der Stoa hervor, beide seigen pantheistisch Gott und Welt als identisch, die endlichen Dinge als Theile des einen Gott-Weltwesens, die in nothwendiger Verkettung der wirkenden Ursachen determinisstisch bestimmt werden. Aber innerlich bestehe dennoch eine große Kluft zwischen beiden Weltanschauungen. Die Grundlehre Spinoza's von der Ibentität des Denkens und der Ausdehnung widerstrebe der Stoa; letztere verbinde den Logos mit der Materie, lasse diese von jenem bestimmt sein, und die Nothwendigkeit des Weltverlaufs sei ihr eine teleologisch geordnete. Spinoza's Princip sei daher auch nicht von ihnen gedorgt, sei ihm wirklich eigenthümlich.

## 3. Spinozismus als Materialismus ').

Ueberschauen wir die so eben burchmessene historisch-kritische Bahn, fo finden wir in ber gemeinfamen Auffassung bes Spinozismus als Bantheismus bie mannichfaltigften bis jur Gegenfäglichkeit verschiedenen Modifitationen berfelben geeinigt. Auf ber einen au-Bersten Seite fand man ben Gottesbegriff bes Spinozismus so abftratt, daß er ben Weltbegriff gleichsam absorbirte - und Spinoza ward zum Weltleugner: auf ber anderen fand man benfelben Gottesbeariff fo concret, bag er in ben Weltbegriff gleichsam aufging - und Spinoza ward zum "Bergötterer ber Belt", zum Naturalisten, ja ber Sache nach — nur bas Wort scheute man sich bier auszusprechen — beinahe zum Materialisten. Nicht überall und nicht immer herrschte biefe Schen. Wir haben vielmehr bie fürzere Reihe der hierher gehörigen Spinoza-Aritifer mit einem Zeitgenoffen beffelben zu eröffnen, bem befannten Georg Wachter2), bem fich ein Leibnig \*) (mit ausbrücklicher Bezugnahme auf ihn) anzuschließen nicht scheute. Zwar bestrebe fich Spinoza, Gott als ein unendliches, in fich einiges Wefen barzustellen, aber burch die Entfaltung Gottes in unzusammenhängende, für sich bestehende Attribute, sowie burch die Entfaltung diefer Attribute in eine unendliche Anzahl ge-

<sup>1)</sup> Daß der Begriff des Materialismus in einem Theile der hierher gehörigen Schriften noch nicht in der Ausbildung und Schärfe auftritt, zu welcher derselbe erst in neuester Zeit durch die literarischen Leiftungen materialistisch gesinnter Wiffenschaft heranreiste, darf uns nicht Wunder nehmen. Materialismus ist hier weniger Lehre von der "Körperlichkeit des Geistes," als Lehre von dem allewigen Sein des sinnlich Wahrnehmbaren im Gegensatz gegen die Lehre von einem überstinnlichen Gott.

<sup>2)</sup> Der Spinozismus im Jubenthumb ober bie von bem heutigen Jubenthumb vergötterte Welt, an Mose Germano, sonsten Johann Peter Speeth, von Augsburg gebürtig, befunden und widerleget. Amstd. 1699. s. bes. den 3. Theil, "darinnen die Bergötterung der Welt an B. d. Spin. widerleget wird." Dem Herber ist Wachter "ein gelehrter Schwätzer, den er in jedem anderen Betracht, nur nicht als Philosophen ehre." (s. Herber, Gott, Gott, Gotha 1787 S. 171).

<sup>\*)</sup> Refutation inedite de Spin. par Leibnitz, precedee d'un memoire par A. Foucher de Careil, Paris 1854 (über ben Werth bieser Schrift s. Löwe in "Zeitschr. silr die gesammte lath. Theologie, Wien 1855, (VII. 2. S. 290-312). Außerdem s. Théodicée II, §§ 173, 188; III, §§ 372. 373.

sonderter Einzelwesen habe er nicht nur die Welt vergöttert, sondern eben dadurch zugleich auch Gott zu einem bloßen Aggregat gemacht, d. h. zu einem Wesen, das aus unendlich vielen einsachen und einsander entgegenstehenden Einzelwesen zusammengesetzt selber nur ein endliches bleibe; denn aus so vielen endlichen "Stücken und Essenzen" ein unendliches "Selbstwesen" zusammenfügen zu wollen, sei ein ebenso vergebliches Bemühen, als etwa der Versuch sein würde, aus vielen Eirkeln ein Quadrat oder Dreieck zusammenzusetzen.

Leibnit nun, beffen Stimme vielleicht nach bem Urtheil Bieler bier bas größeste Gewicht haben sollte, außert sich in feinen Bemerkungen zu Wachter's zweiter Hauptschrift, bem Elucidarius Cabbalisticus 1), geradeso wie in ben hierher gehörigen Stellen ber Theodicee babin, daß Spinoza felber unter feiner Substanz nichts anderes verstebe, als die materielle Natur regiert von einer blinden Nothwendigkeit. Er fei hierin dem Straton völlig gleich, welcher, foweit es aus ben geringen quellenmäßigen Daten zu erkennen fei, biefe Welt trot ber unleugbar in ihr vorgefundenen Organisation als ein Brobuft ber Natur b. h. einer nothwendigen, gedankenlosen Urfache angeseben babe. 2mar babe Spinoza feiner Substanz bas Denken (bie cogitatio) zugeschrieben; bies sei aber eine durchaus leere, jedenfalls unverftandliche Bestimmung, ba er ben Berftand (intellectus) von ber Substanz negire. Thatfachlich also gehe er noch über Hobbes hinaus, mit dem er zwar den naturalistischen Sat von der nothwendigen Wirklichkeit alles Möglichen und der Unmöglichkeit alles Nicht-Wirklichen theile, bessen absolute Naturnothwendigkeit er aber unwiderruflich zu einer auch geiftlosen bepotenzirt habe. Daß er sogar bie Seele zu einem Produkt natürlicher Urfachen habe machen wollen, fei ebenso unbegreiflich, wie feine Unklarheit über die so unzweifelhafte Wahrheit: daß um den empirisch gegebenen Weltverlauf aus ben blogen Gefeten ber Bewegung gu

<sup>1)</sup> Diese Bemerkungen sind nämlich ber eigentliche Inhalt ber von F. de Car. herausgegebenen Restation ined. Wohl mit hinblick auf die genannte zweite Schrift Wachter's tonnte herber a. a. D. berichten, W. sei selber später Spinozist geworben, nur ein sehr verworrener und habe bann seinen Spinozissmus, nicht ben bes Spinoza mit ber Kabbala zu versohnen gesucht.

erklären, die Philosophie sich wenigstens nicht der Annahme einer göttlichen Präsormation der Materie verschließen dürfe, deren zwecksetzende Thätigkeit das harmonische Ineinandergreisen der unendlich vielen Naturorganismen vorgreisend gesichert habe.

So Leibnit. Noch eine Stimme borte bas achtzehnte Rahrhundert in bemfelben Sinne erklingen. Chriftian Garve, mit eflektischer Selbständigkeit an Lode's Doktrin (fowie auch an ben ethischen und afthetischen Principien ber Englander) gebilbet, wendete feinen Sat, bag auch ben abstraftesten, vermeintlich apriorischen Spekulationen stets sinnliche Beobachtungen — mabre ober falsche zu Grunde liegen, auf Spinoza fo an, daß er für bie Grundlage ber fpinoziftischen Substanzidee die Wahrnehmung von dem ewigen Dafein ber Körper-Elemente bei allem Formenwechsel erklärte: biefe unveranderlichen Rorper - Elemente feien bie Substang, beren Theilung und Auflösung in unendlich viele scheinbar sich trennende und wiedervereinigende Einzelförper nur von unserer Anschauung berrührt ober idealisch ift; benn thatfachlich fei bie Substanz eine. b. b. die Körber-Clemente seien stets bei einander, ein Bacuum gebe es nicht. Wenn Spinoza nun, fo fahrt Garve fort, feiner Subftang ein unenbliches Denten zuschreibe, fo meinte er bamit nur, baf in ben Elementen alles Seins, bie jusammen bie Substang ausmachen, ebenfo gut die Möglichkeit liegt, fich jum Denken und Wollen in unendlich viele Formen auszubilden, wie die Möglichkeit, sich ber Ausbehnung nach in unendlich viele Figuren zu entfalten. Daburch, bag Spinoza Gott (zum Scheine) zu einem benkenben machte, habe er feinen Gottesbegriff bem allein möglichen Begriff Bottes als eines verftanbigen Wefens vergeblich ju nabern gefucht; "im Grunde" fei es "ber pure Materialismus". Nach Garve bewirkte es ber mächtige Einbruck ber von Fichte, Begel und Schel= ling ausgegangenen Spinoza-Aritit, bag bie materialiftische Auffassung des Spinozismus hinter der idealistischen völlig zurücktrat.

<sup>1)</sup> Ueber bas Dafein Gottes. Eine nachgelassene Abhandlung, herausgegeben von Maaß und Schneiber. Brestau 1802. Nachtrag: Ueber bas theologische Spistem bes Spinoza.

Aber als ber Glanz bes Identitätsphilosophie mit bem bes ibealistischen Bantheismus allmählich erblich, ba sammelte ber Berbartianer Thomas 1) bie bier und ba gerstreuten Elemente jener scheinbar vergessenen fritischen Ansicht zu einer bochft bedeutungsvollen Erneuerung und Begründung berfelben in feiner Schrift über bie Metaphpsif Spinoza's. Was Garve behauptet hatte, sucht Thomas urfundlich zu beweisen und schlieft aus ber Bergleichung bes erften Buches ber Ethit mit bem zweiten, besonders mit ber barin enthaltenen Körperlehre an der Hand der einzelnen Propositionen und Scholien: bag in ber gangen Lehre Spinoza's von ber Einheit ber göttlichen Substanz, welche vor ber Bielheit ber endlichen Dinge fei, nur eine Accomobation an die Anfichten ber Zeit zu feben fei; im Grunde seien ihm biefe vielen, endlichen Dinge bas Allein-Eriftirende, thatfachlich febe er bie einfachften Elemente bes Denfens und ber Ausbehnung als ben letten und absoluten Grund jener Dinge an. Während er als Grundlehre feiner Ethit ben Sat von ber einen Substang vorschiebe, welche fich burch bie beiben "Eigenschaften" bes Denkens und ber Ausbehnung manifestire und sich in der Bielheit benkender und ausgebehnter Einzeldinge als beren immanenter Grund gleichsam entfalte, bereite er zugleich ben Lefer burch ben Traum ber Eintracht mit ber geltenben Lehre zur harmlofen Annahme von Sätzen vor, welche, seine mahre Ansicht enthaltend, jene accommodativen Zugeftandniffe bei einiger scharfen Auffassung und Consequenz bes Denkens nothwendig wieder illusorisch machen: so vor allem die Lehre des zweiten Buches von den "einfachsten Körpern", welche von nichts Anderem bedingt als ben "unendlichen Modis" ber Rube und ber Bewegung fich au aufammengesetten Körpern erfter Ordnung vereinigen, biefe wieber ju aufammengesetten Körpern zweiter Ordnung u. f. w. Dies fei nichts als die Lehre der materialistischen Atomistik. — Die Erklärungen von Thomas wurden fast durchgängig mit großem Befremden, theil=

<sup>1)</sup> Thomas, Spinoza als Metaphpsiter, Königsb. 1840. Borher berselbe: Spinozae systema philos. delineatum, Regiom 1835. Später: Spinoza's Individualismus und Pantheismus. Königsb. 1848.

weis mit Unwillen aufgenommen, bis in die letzten Jahre hinein überall abgewiesen und nirgends widerlegt 1).

Dagegen brachte enblich bas Jahr 1866 zwei energische Biesberholungen ber materialistischen Auffassung bes Spinozismus mit besonderer Rücksicht auf die neuesten Gestaltungen berselben Ausschauung, die eine aus Frankreich d), die andere von dem Dorpater Prof. d. Theol. Alex. von Dettingen d). Letterer sucht an einem Bergleiche Spinoza's mit einem der geachtetsten Bertreter des heutigen Materialismus, Czolbe (die Grenzen und der Ursprung der menschlichen Erkenntniß im Gegensatzu Kant und Hegel. Naturalissisch-teleologische Durchsührung des machanischen Princips. Jena u. Leidz. 1865), nachzuweisen:

- 1) daß ber consequente Pantheismus und ber moderne Materialismus prinzipiell identisch seien,
- 2) daß sie eine Sittenlehre beide nicht aufbauen können. Dem Bantheismus nämlich als geisterfüllt den Materialis

Dem Pantheismus nämlich als geifterfüllt ben Materialismus als absolut geiftlos gegenüberzustellen, sei völlig unberechtigt; beibe seien ihrem innersten Prinzipe nach Naturalismus, lassen das Absolute nur in der Natur (der Pantheismus allerdings besonders in der menschlichen Natur) wirklich werden oder wirklich sein. Da nun dei Spinoza auch die spezifischen Merkmale des sogenannten "idealen" Pantheismus — für von Dettingen ein Undegriff — durchaus sehlen, so ist des Spinozismus materialistisches Grundwesen um so weniger zu leugnen, als er mit dem Naturalismus, auf dem Grunde gemeinschaftlicher Vereinerleiung des Natur= und des Sittengesetes, gemeinschaftlicher Bereinerleiung des Natur= und des Sittengesets, gemeinsam mit ihm auch keine Freiheit des Geistes gegen die Materie, damit keinen Begriff der Zurechnung und der Schuld, sowie

<sup>1)</sup> Einen großen Theil ber Schulb an biesem Mißersolge mag Thomas burch seine Berdächtigungen ber persönlichen Ehrbarteit und Bahrhaftigkeit Spinoza's auf sich gebürdet haben; aber dies rechtsertigt nicht die geringschätige Behandlung, welche die Kritik seinem Werke zu Theil werden ließ — um so weniger, als auch jüngere Kritiker mehrsach bemüht gewesen sind, die persönliche Würde des großen Philosophen möglichst heradzusehen.

<sup>2)</sup> Nourrisson, Spinosa et le matérialisme contemporain, Paris 1866.

<sup>\*)</sup> Dorpater Zeitschrift für Theologie u. Kirche. Bb. VII, Beft 3, S. 279—316: Spinoga's Ethit und ber moberne Materialismus,

keine "gottgeleitete Teleologie" kenne und fich baber als gleich mfabig ju irgend einer sittlichen Beltanschauung erweife. Conrab hermann endlich 1), die Geschichte ber Philosophie in pragmatischer Behandlung vorführen, fuchte barguthun, bag ber Fortfdritt von bem cartesianischen Dualismus jum Monismus bes Spinoza unter anderer Korm wesentlich nur eine Wieberholung besienigen Entwidelungsprozesses barftelle, welcher einft von ben eleatifchen Bringipien ju benen bes heraflit hinüberführte. Letterer babe merft und mit Entschiedenheit den "Bechfel bes Bielen" als nur .. mannichfache Erscheinung bes Ginen" hingestellt und so bas Gine und bas Biele aus ihrer gegenfätlichen Spannung in bas Berbaltnif eines fich wechselseitig fordernden Beisammen übergeführt. Aehnlich Spinoza, nur mit noch entschiedenerer Abtehr von bem Ibealismus, welcher Gott als den jenfeitigen, geiftigen Urgrund ber Dinge anfebe. Greife man ben Spinozismus in feinem thatfachlichen Centrum an, fo ergebe fich, bag fein Gottesbegriff zu einem "bloken Mamen für die substantielle Einheit des Alls" 2) herabgesunken fei, und fo erkenne man, wie innig ber spinozistische (Bseudo =) Bantbeismus mit dem baaren Naturalismus oder Materialismus ber beutigen Wissenschaft verwachsen sei.

## 4. Spinozismus als Theismus.

Bereinzelt genug, aber besto helbenmuthiger, nur wissenschaftlich unbebeutend war die Bertheidigung, welche Cuffeler 3) noch vor

<sup>1)</sup> Geschichte ber Philosophie in pragmatischer Behandlung. Leipzig 1867.

<sup>2)</sup> Allerbings stehen solchen klaren und entschiedenen Aeußerungen etliche andere gegenüber, welche den Sinn der ganzen Auffassung des Berfassers verwirren. Unvereindar mit der Ansicht von der Blutsverwandschaft des Spinozismus und des Naturalismus möchte z. B. die Bemerkung S. 275 sein: nach Spinoza "finde der Begriff der sinnl. Substauz oder der Welt in dem der geistigen, der Gottheit, seinen Untergang" im Gegensatz zu derzenigen Anschauung, "nach welcher der Begriff der geistigen Substauz zu Gunsten dessenigen der sinnlichen eliminirt wird."

<sup>&</sup>quot;) (Cuffelarii,) Specimen artis ratiocinandi naturalis et artificialis ad pantosophiae principia manuducens, Hamb.; apud Henr. Kunrath 1684. Das ganze Cap. liber Spin. pp. 119-127 ist eine Abschweisung, die mit den sons

Schluß bes 17. Jahrhunderts bem Gottesbegriffe Spinoza's unter ben Alüchen ber Zeitgenoffen barzubringen wagte. Ban Blbenburg war es, gegen beffen oben angeführte Spinoza Bolemif er feine eifrige Neber wendete. Hatte jener ben Grundfehler bes von ihm " befämpften Shitems barin gesehen, bag es Gott gerade wie bie Beltdinge der Nothwendigkeit, also der Bedingtheit unterwerfe, so bat Cuffeler allerdings leichtes Spiel, ihm nachzuweisen, wie unbegrundet fein Borwurf fei, ba Spinoza unter göttlicher Nothwendigfeit gerade nur die Abbangigfeit Gottes von fich felber, nicht aber bie Abhängigkeit ober Bedingtheit von einem Objekte außer ihm verstehe. Uebrigens sei zwar bie Welt nach Spinoza zeitlich gleich ewig mit Gott, aber ber Natur nach Gott vor ber Welt, wie bie ewige Urfache por ber ewigen Wirkung; bie Welt aber, bie Befammtheit ber "Creaturen", fei von Spinoza in bas Berhältnig ber Abhängigkeit zu Gott gestellt, welches allein eine religiöfe Beziehung ju Gott möglich mache: nämlich "fo hingen fie von Gott ab, raß fie ohne ihn weber fein noch gedacht werben könnten." — Ein folder Ton verstummte aber fast für ein Jahrhundert; ba murbe er im Jahre 1787 von brei Seiten 1) wieder aufgenommen. Herber gab ben Grundton an. Unbefriedigt von ber Kälte bes "moralisch" bewiesenen Gottes fiel er mit ber ebelften Barme träumerischer Frommigfeit vor bem Gotte Spinoza's nieber, biefem felber gleichfam ein neues, unbefanntes, felbstbewußtes Gottheitsleben einhaudend, um baran bie acht menschlichen Bedürfniffe einer "intuitiven" Religiosität zu stillen. Spinoza's Gott ist ihm die "höchste Kraft, bie sich felbst kenne, sich selbst genieße und habe" 2), die absolute Macht, welche zugleich Weisheit und Gute fei, die nichts hervorbringen könne, als was ein lebendiger Abdruck ihres eigenen Wefens

stigen logischen und psichologischen Untersuchungen bes Buches nur in loderem Zu-sammenhange steht.

<sup>1)</sup> Herber, Gott, einige Gespräche. Gotha 1787.

Heibenreich 1) Ueber Menbelssohn's Darstellung bes Spinozismus, in "Cäsar's Denkwilrbigkeiten aus ber philos. Welt," Bb. IV, Leipz. 1787 (S. 239—300). 2) Natur und Gott nach Spinoza. Leipz. 1787. Re hberg, Ueber bas Berbältniß ber Metaphysik zur Religion 1787 (bef. S. 90).

<sup>2)</sup> Dorner, Gefch. ber protest. Theol. Munchen 1867. S. 740.

sei, also nichts, was nicht selbst seinem Wesen nach Kraft, Weisheit und Gitte sei. Dies ergiebt ihm bann einen Weltbegriff, welcher nicht bloß ein Reich lebendiger Kräfte unter sich faßt, sondern anch ein Reich unzähliger Organisationen, beren Lebensgesetz in einem Dreisachen besteht:

- 1) Beharrung, innerer Beftand eines jeglichen Wefens in fich felbft,
- 2) Bereinigung ber einzelnen Befen mit gleichartigen und Scheibung von entgegengesetzten in Liebe und Sag,
- 3) Gegenseltige Berähnlichung ber sich anziehenben Wesen zu immer völligerem und allgemeinerem Erreichen ber von göttlicher Macht in bie Welt eingeführten Güte= und Weisheitszwecke.

Richtig also sage Spinoza, im Reiche Gottes gebe es ein reales Böse nicht; bas Böse sei nur Limitation ober Negation, zeitweise Schranke ober vorübergehender Gegensatz gegen die Organisation bes lebendigen Gottes, zu siets neuer Ueberwindung vorher bestimmt. Eingehen aber auf die weisen und guten Zwecke der göttlichen Allmacht, das sei des Wenschen Religion, und diese: "Freude des Gemüthes und Freiheit, Erkenntniß und Seligkeit."

Aräftig bestimmend vertheibigte Senbenreich ben Theismus bes Spinoza gegen Menbelssohn's Angriffe in bessen Briefen an Jakobi, fowie gegen beffen Entstellungen bes reinen Substantialismus in seiner Abhandlung von bem "geläuterten" Spinozismus. Befonders unberechtigt fei es, wenn Menbelssohn ber lehre von ber Einheit ber göttlichen Substang ein "Fürsichsein" auch ber Weltbinge entgegensette; benn nirgends in bem All ber Dinge fei etwas Abgesondertes ober Getrenntes nachweisbar, ebensowenig in ber Welt des Geistes; und auf dem Grunde der Erfahrung also wolle Spinoza in völlig richtiger Confequenz auch die Seelen ber Einzelgeschöpfe nicht als befondere für sich bestehende Wefen angesehen wiffen, fondern nur als Arten ber einen unendlichen benkenden Gubftanz. Das unleugbare Borhandensein eines Individualitätsbewußtfeins beruhe baher wirklich nur auf einer kindlichen Selbsttäuschung ber Imagination. Der reife Intellekt miffe, bag bas 3ch nicht bie schöpferisch hervorbringende Kraft für unsere leidentlichen ober thätigen Zustände ift, sondern nur der Ort für dieselben, oder mit Kantischen Ausdrücken: das "logische Subjekt", das mit Bewußtsein dem Geschehen in sich zuschaut, sein Empfinden, sein Vorstellen, sein Wollen als etwas Gegenständliches betrachtet, das seinem Wesen nach nichts sei, als ein Einzel-Vorgang in dem Totalleben eines allgemeinen, im Gebiet des Endlichen freischaffenden unendlichen Bewußtseins. Dieses allgemeine, unendliche Bewußtsein sei der wahre Gott des Theismus, sei Spinoza's Gott 1).

Fast noch muthiger trat Rehberg für Spinoza ein. Spinoza's unendliche Weltsubstanz sei im Grunde nichts als die eine, unendliche göttliche Denktraft, welche alle auf die unzähligen denkenden Einzelwesen vertheilten Borstellungen, d. h. das gesammte geistige Weltleben in der Einheit ihres unendlichen Bewußtseins zusammenfasse. Der Spinozismus vertrage sich also nicht allein mit dem Theismus, er sei vielmehr der einzig zulässige philosophische Theismus; aller Theismus vor ihm sei ihm durchaus untergeordnet dem Werthe nach oder löse sich in ihn aus. — Uedrigens sei für eine wissenschaftliche Fundamentirung des Begriffes der Weltordnung Spinoza's Fatalismus dem Leidnitzschen Optimismus nicht minder vorzuziehen, als für eine wissenschaftliche Ethit sein Determinismus einem Shsteme der Freiheit (!).

Die theistische Auffassung bes Spinozismus schien sich in ein= maliger Kraftanstrengung erschöpft zu haben.

Nur zaghaft handelte H. Ritter 2) in seiner Preisschrift über bie Philosophie bes Cartefius und Spinoza von ber Jbentität ber

<sup>1)</sup> Aehnlich ber anonyme Berfaffer einer beutschen Uebersetzung von Spin. Eth. vom Jahre 1796: "Spinoza kann mit dem größten Recht zu den dogmatischen Theisten gezählt werden; denn er glaubt den Erkenntnißgrund für das Dafein Gottes innerhalb des natürlichen Gebietes der Bernunft gefunden zu haben und eine von der sinnlichen Welt verschiedene, höchst vernünftige und freie Ursache der Welt hepeisen zu können."

<sup>\*)</sup> Ritter: Welchen Sinstuß hat die Philosophie des Cartesus auf die Ausbildung der des Spinoza gehabt, und welche Berührungspunkte haben beide Philosophieen mit einander gemein? Leipz. u. Altend. 1817. Später berselbe in seiner Gesch. der Philos. Band VI, und zuletzt ausstührlich in s. Werke über die Griffl. Philosophie, Bb. II, Göttingen 1859. S. 260—274.

Cartesianischen Weltschöpfung- und Welterhaltungstheorie und ber spinozistischen Lehre von Gott als ber "bleibenden" (immanons?) Ursache der Dinge, nur zaghaft von der Spinozistischen Gleichsetzung unseres Denkens mit dem göttlichen Denken, welches zwar die endliche Form des Berstandes und des Willens verleugne, aber nur, weil es deren Grund, die schöpferische Ursache derselben sei.

Und sehr vorsichtig verwebte Sigwart') in seine Darstellung bes spinozistischen Spstems eine Anschauung von der dahin gehörigen Theorie des göttlichen Denkens, welche ein Bewußtsein seiner selbst und der Welt gewissermaßen in dasselbe aufnimmt — gewissermaßen; denn nur dadurch, daß sich die Substanz vermöge ihrer Attribute in den endlichen Individuen actualissire, werde ihre an sich "gedanken= und bewußtlose" Macht zu einer sich und die Welt denkenden; nur dadurch also werde den einseitig realistischen Elementen bes spinozistischen Spstems ein kräftiges Gegengewicht gehalten.

Aber mit der größesten Entschiedenheit trat Boigtländer im Jahre 1841 für die Behauptung ein: "Spinoza nicht Pantheist, sondern Theist." Es gebe nicht nur einen Theismus der Creation, sondern auch einen Theismus der Immanenz; dies sei der des Spinoza, zugleich durch seinen spezisischen Unterschied vom Pantheismus besonders geeignet, zwischen den beiden Systemen der Creation und der Immanenz einen ewigen (?) Frieden zu stiften. Der Pantheismus identifizire Gott und Welt, behaupte die absolute Coäternität beider; der Spinozismus unterscheide Gott als die wirsende Natur von der Welt als der gewirsten Natur, sehre also eine Dependenz der Welt von Gott, stelle demnach der Ewigseit Gottes allein eine "Weltdauer in Gott ohne Ansang und Ende" gegenüber. Letzterer Begriff unterscheide sich nicht minder von dem

<sup>1)</sup> Sigwart: Der Spinozismus, historisch und philosophisch erklutert, Tib. 1839. Sigwart's Kritik, welche die Consequenz des Spinozismus entschieden lengnet, gehört also auch nur zum Theil unter diese Rubrik, das unter sie eher, als unter die anderen. Anch Löwe stellt (S. 286.) sie hierher. Uebrigens zeichnet sich die angesührte Schrift durch sorgfältige Sichtung des quellenmäßigen Materials nicht minder aus als die frühere Schrift dessellen Berkassers: Ueber den Zusammenhang der Spin. mit der Cart. Phil. Tib. 1816.

<sup>2)</sup> Stub. u. Rritifen, 1841, Drittes Beft, S. 653-672.

einer emigen Weltschöpfung, welcher im Brunde einer Bergötterung ber Welt gleichkomme und bem Theismus burchaus entgegen fei, als von bem Begriffe einer zeitlichen Weltschöpfung, welcher die Dinge confequent nicht in Gott, fonbern nur außer Gott feten könne. Solcher Theismus ber Immaneng gebe also weber ber Welt zu viel noch Gott zu wenig. Der Welt nicht zu viel, benn fie bleibe bas nur relative coaterne Caufatum ber höchsten göttlichen Urfache, bleibe also Gotte untergeordnet, weil von ihm verschieben, wie jede Wirfung von ihrer Ursache verschieben sei; Gotte nicht zu wenig, benn es fei ein bloges Migverständnig zu glauben, Spinoza habe fich Gottes Wefen burch bie beiben Attribute bes Denkens und ber Ausbehnung erschöpft gedacht; vielmehr befinire er Gott mit theisti= scher Rechtgläubigkeit als bas absolut Unenbliche, zu beffen Wefen Alles gehöre, was Wesen ausbrückt - auch bas für ben in seiner Subjektivität beschränkten Menschengeist Undenkbare ober Unerreichbare.

Classisch nun für die theistische Auffassung des Spinozismus ist Löwe's Abhandlung ') über Spinoza's Gottesbegriff vom Jahre 1862. Sein Hauptargument zieht der genannte Gelehrte aus Spinoza's Lehre von der "intellektualen Liebe" Gottes zu sich selber (Eth. V, prop. 35). Selbstliebe nämlich habe bei Spinoza Selbsterkenntniß zur unentbehrlichen Boranssetzung; denn die Liebe zu sich selbst könne in keinem Wesen auf etwas Anderem beruhen, als auf der Freude an sich selbst, und diese nur auf der Wahrnehmung einer machtvollen Selbsterhaltung durch die Kraft des eigenen Seins.

Die vollkommene Liebe Gottes zu sich selbst muffe also im höchsten und vollkommensten Sinne eine intellektuale sein, b. h. nur einem vollkommenen Selbstbewußtsein angehören. Dies sei um so entschiedener sestzuhalten, als Gottes Selbstbewußtsein, verbunden mit seinem Weltbewußtsein, auch anderweit auf das ansbrücklichste

<sup>1)</sup> Ueber Spinoza's Gottesbegriff und bessen Schickale. Anhang (S. 272 bis 321) zu: Löwe, die Philos. Fichte's nach dem Gesammtergebuiß ihrer Entwickelung und in ihrem Berhältniß zu Kant und Spinoza. Stutt. 1862. Eine turze Besprechung der hauptsächlichten von Löwe beigebrachten Argumente besindet sich als Beilage I. in der S. 32 angeführten Abhandlung von Lehmans.

gelehrt werbe. Schon im zweiten Buche ber Ethif (prop. 3) werbe ber San aufgestellt: es muffe in Gott sowohl eine Ibee von feiner Wesenheit als auch eine Itee alles bessen geben, was aus seinem Befen mit Nothwendigkeit folge. Der hinzugefügte Beweis fete aber dieses göttliche Selbst= und Weltbewußtsein als real-ibentifch mit bem Attribute bes unenblichen göttlichen Denkens; biefes fei baber unmöglich eine bloge Abstraftion von ben einzelnen enblichen Dentaften, bestehe vielmehr in ber "vollendetsten, wefenburdbringenbsten Anschauung feines Seins als eines ewigen und unenblichen." aus bem bas Sein ber Welt nur mit Nothwendiafeit berporgegangen fei. Allerdings fei biefes unenbliche Sein . beffen Brobuftivität immer noch unter einem Naturgefete ftebe, bei weiten nicht ein geeignetes Rundament fur ben Begriff Gottes als ber freien unenblichen Berfonlichkeit; vielmehr unterliege auch fein Gottesbegriff trot aller Theorie von bem Selbstbewuftfein Gottes ben Schwächen bes Bantheismus; benn nur bem "ibeellen Dafein" Gottes, nicht feiner Substang erkenne er eine reale Transscenbeng gut

Noch behutsamer wurde die Frage nach dem Selbstbewußtein Gottes bei Spinoza von dem um die Textrecension des tractatus brevis hochverdienten Ed. Böhmer ') angesaßt. Die hauptsächlichssten Stellen über den Intellekt Gottes in der Ethik, den Briefen und dem Traktat de emendatione intellectus scheinen sich nach ihm einander zu widersprechen. Einerseits werde Gotte ein im menschlichen nicht aufgehendes, jedoch demselben gleichartiges Selbstbewußtsein zugeschrieben; andererseits werde geleugnet, daß Gott einen Intellekt habe, wosern man nicht etwas von dem menschlichen Berstande völlig Verschiedenes darunter verstehe. Die Lösung dieses Widerspruches sei geschichtlich diese: Selbstbewußter Berstand, Denkens; aber Gott sei ihm nicht selber selbstbewußter Verstand,

¹) Eb. Böhmer, Spinozana f. Zeitschrift für Philosophie und philos. Kritit, Bb. 42. 1868, S. 76—121, (besonders von S. 92 an). Den turzen Traktat gab B. im Jahre 1852 (Halle) heraus: Benedicti de Spinoza tractatus de deo et homine ejusque felicitate lineamenta atque adnotationes ad Tractatum theologico-politicum edidit et illustravit Ed. Böhmer. Halae 1852.

Sott sei ihm Substanz, und diese könne nicht selbst unendlicher Intellekt sein. Denn wie der endliche Intellekt bei Spinoza nichts sei, als eine Reihe von Akten der Erkenntniß oder Intellektionen ohne ein sesses Substrat des Erkennens, so könne der unendliche Intellekt nichts sein, als eine Summe von unendlich vielen Intellektionen — Gott aber sei ihm schlechthin Einheit.

Hatte köme behanptet, ber göttliche Intellekt sei allerdings ein selbstbewußter, schwebe aber in ideeller Höhe der Abstraktion über dem realen Sein und Leben der Substanz, so sindet Böhmer umgekehrt, es gebe zwar in Gott selbstbewußten Verstand, aber er sei in Gott nur wie der Modus in der Substanz, stehe unter dem viel umfassenderen Sein und Leben der Substanz, kaum an dieselbe hinanreichend, keinenfalls sie erfüllend. Darin scheinen beide Gelehrte aber einig, daß die unleugdar vorhandenen theistischen Elemente des Spinozismus diesen auch nicht von fern zu einer befriedigenden Gestalt geistvoll lebendiger Gott- und Weltanschauung stempeln können.

## II. Schleiermachers Auffassung bes Spinozismus und Beurtheilung berselben.

Was ben "Rebner über die Religion" zu ber allbekannten Apotheofe Spinoza's trieb, war allerbings nicht, wie einige glauben. ein unbestimmter, flüchtiger Drang geistvollen Uebermutbes ober bie ingendliche Lust an frommen Baradoren, sondern vielmehr ber tiefinnerste Gebanke selber, ber bamals jur Zeit ber Abfassung ber Reben fein religiöses Denten beherrichte: ber Gebante von ber abfoluten Immaneng bes Unenblichen im Enblichen, ber als bas Befen ber Religion nichts anderes ergeben konnte, als bas Aufgeben bes Endlichen in bas Unendliche und auf bem Grunde folder Singabe bes Subjekts an bas Unenbliche: Berewigung eines jeden Lebensmomentes ("Ewigsein in jedem Augenblick"). Aber dies ift augugeben, baf jene fturmifden Lobesworte über ben Berftokenen auf einer noch nicht genügenden gelehrten Kenntnig bes Spinoza berubten, bessen Ethik er amar schon gelesen 1), aber noch nicht aum Gegenstand einer umfassenderen und strengeren Brufung gemacht ju baben icheint. In gleichsam verfonlicher Beiftesberührung abnt er in ihm ben Freund und Gewährsmann feiner bamaligen eigenen Weltanschauung. In feinem Spfteme aber fieht er ben wirksamften Schutz gegen bie Befahren bes bereinbrechenden einfeitigen Subiettivismus feiner Tage, welcher burch feine "Conftruktion" ber Welt von dem Ich aus den Weltbegriff überhaupt illusorisch zu machen brobte. Der Spinozismus gilt ihm als philosophisches Fundament

<sup>1)</sup> Benigstens kann er ein Jahr nach bem Erscheinen ber Reben an Schlegel ein Exemplar bes Spinoza schieden (allerbings "ohne, was bei seinem Leben erschienen ist") und bas Studium besselben ihm, wie es scheint, aus Erfahrung empsehlen. S. Briefe III, 232.

eines Religionsbegriffs, welcher, indem er das Wesen der Frömmigteit in den liebenden Zusammenschluß des Subjekts mit dem All
bes Seins, dem Universum setzte, jede haltlose Bergötterung des
Subjekts gleich weit hinter sich zurückließ, als jede Concession an
eine Alleinherrschaft der objektiv realen Einzeldinge, und so bei allem
Widerspruch gegen den niederen, atomistischen oder materialistischen
Realismus dem extremen Subjektivismus seiner Zeit das Gegensgewicht eines wahren und hohen, weil universalen Realismus zu
halten besonders geeignet erschien ').

So bachte ber Rebner ber Religion in Betreff bes Spinozissmus im Jahre 1799. Die hier mitgetheilte Aeußerung steht in ber Mitte zweier aussührlicherer Austassungen Schleiermachers über benselben Gegenstand, beren erste — vom Jahre 1794 (?) 2) — unter bem Titel: "Kurze Darstellung bes Spinozistischen Shitems" 3) bestannt ist; bie zweite aber bilbet ben Schluß ber von H. Ritter herausgegebenen Aufzeichnungen Schleiermachers über die Geschichte ber Philosophie, beren früheste aus dem Jahre 1812 herstammen 4). Einzelne genauere Andeutungen über seine Auffassung der spinozistisschen Ethik im engsten Sinne giebt uns Schleiermacher endlich in seinen Grundlinien einer Kritik der bisherigen Sittenlehre vom Jahre 1803 5). Diese beruhen schon auf einer genauen diplomatis

<sup>1) &</sup>quot;Darum wie soll es werben mit ber höchsten Spelulation ünserer Tage, bem vollenbeten gerundeten Ibealismus, wenn nicht . . . die Demuth der Resigion seinen Stolz einen anderen Realismus ahnen" läßt, "als den, welchen er so kühn und mit so vollem Rechte sich unterordnet? Er wird das Universum vernichten, indem er es bilben zu wollen scheint, er wird es herabwürdigen zu einer bloßen Allegorie zu einem nichtigen Schattenbilde der einseitigen Beschränktheit seines seeren Bewustsseins. Opfert mit mir u. s. w." (Reden, 6. Ausst. Berl. 1859. S. 47.

<sup>\*)</sup> f. Dilthen, Leben Schleiermachers I, 1 Berlin 1867, S. 148. Die von Dilthen ebendaselbst erwähnte Abhandlung unter dem Titel "Spinozismus" ist bisher nur handschriftlich vorhanden. Schwerlich wird ihre Beröffentlichung ein wesentlich anderes Resultat sur Schleiermachers Auffaffung des Spinozismus ergeben, als das aus der oben genannten "Kurzen Darst." gewonnene, da doch die Abfassungszeit für beibe ziemlich dieselbe ist.

<sup>3)</sup> Beigebrudt ber "Gefch. ber Philosophie," Berl. 1839. S. 283-311.

<sup>4)</sup> So S. Ritter int ber Borrebe S. 8.

<sup>5)</sup> zweite Ausg. Berl. 1834.

schen Kenntnis bes Spinoza selber ') und sind baher mit ber Geschichte ber Philosophie zusammenzunehmen. Dagegen war sin Schleiermacher zur Zeit ber Rebaktion seiner "Kurzen Darstellung" keine andere Quelle vorhanden, als die Jakobi'schen Erläuterungen zum Spinoza '), welche er mit so eindringender Schärfe auffaste, daß er allein vermöge eines consequenten Durchdenkens berselben im Stande war, ihnen eine vielsach modificirende, theilweis herichtigende innere Kritik entgegenzuhalten.

Zu ber nichtsbestoweniger verbleibenden tritischen Abhängigket von Jakobi trat nun aber der Einfluß der Kantischen Studien, welche ihn im Anfang der neunziger Jahre des Jahrhunderts ziemlich ausschließend beherrschten 3) und welche natürlich die ohnehin nur schwach begründete historische Zuverlässigseit seiner ersten Abhandlung über Spinoza durch das Hineindrängen moderner tritischibealistischer Elemente in den geschichtlichen Zusammenhang eines längst verblichenen andersartigen Jahrhunderts 4) wesentlich beeinträchtigten.

Polemisch — so beginnt Schleiermacher — habe Spinoza zu seinem eigenthümlichen Gottesbegriff auf einem zwiefachen Wege ge-

<sup>1)</sup> S. Briefe I, S. 328: "Aber freilich, ich habe noch Kant's Tugenblehr . . . . und die lette Hälfte bes Spinoza zu lesen" — an H. Herz, vom 6. Sept. 1802. Die Ausgabe des Spin. von Paulus war damals vor wenigen Monaten erst erschienen.

<sup>2)</sup> S. Kurze Darft. a. a. D. S. 288. Anm.

<sup>3)</sup> Dilthey, a. a. D. S. 83. 84. 102.

<sup>4)</sup> Bgl. a. a. D. S. 300 . . . , hier nun hat Spinoza mehr Kenntniffe, als er haben sollte; er wilrbe sie aber nicht gehabt haben, wenn ihm bie Ibee bes tritischen Ibealismus gekommen ware — und an dieser scheint er ganz nahe zu sein." Dem gegenüber kann die Bemerkung kurz vorher: ber tritische Ibealismus sei dem Spinoza "fremb" gewesen, eben nichts anderes bedeuten, als was Schleiermacher selber liber den (einzigen) Unterschied Spinoza's und Kant's mit solgenden Worten erläutert: Woher weiß Spinoza, daß die absolute Ausdehnung und das absolute Denken die einzigen Attribute (des Unendlichen) sind? Antwort: "nur daher, weil wir von keinen anderen Eigenschaften Borstellungen haben können . . . Hätte er nun hiervon den leichten Uebergang genommen zu der Einsicht, daß Raum und Zeit das Eigenthilmsliche unserer Vorstellungsart ausmache . . . " u. s w.

- i kangen können, entweber von bem Gegensate gegen bie bergebrachte Botteigenschaftenlehre ober von bem Wiberspruche gegen bie Lehre pon ber zeitlichen Hervorbringung ber Aukendinge burch Gott. Was w bas lette insbesondere anbetrifft, fo feien ihm nach Leugnung bes ex nihilo noch zwei Möglichkeiten geblieben: 1) die endlichen Dinge als von Ewigkeit für fich bestehend, 2) sie als nur in bem Unenb-Bichen feiend zu erklären. Dag er nun aber bie erfte Möglichkeit ganglich übergebe, beweise, daß ein thetisches Interesse seine Theologie beberriche. Dieses aber fei ber positive Grundgebanke berfelben: es muß ein Unendliches geben, innerhalb beffen alles Endliche ift, ein Sein in allem Flusse ber endlichen Dinge und zwar ein reines Sein, welches nicht Theil hat an ben Prabitaten ber endlichen Dinge. weil es nicht Theil hat an ber Succession bes Werbens. Diefes Sein ift bas Sein Gottes. Das Berhaltnig nun biefes Seins gu ben werbenben, fließenben, endlichen Dingen ist bas bes Unbebingten 211 bem Bebingten, aber nicht eines Unbebingten, welches bie berporbringende Caufalität bes Bedingten, sondern bes Unbedingten, welches ber gange Inbegriff bes Bebingten ift. Und umgekehrt, bas Berhaltnif ber werbenben, fliegenben, enblichen Dinge ju bem emigen, in fich bleibenden, unendlichen Sein ift bas ber Inbarenz, aber nicht einer unmittelbaren Inharenz, welche bie Gottheit in ben Aluf bes Werbenben mithineinziehen wurde, sondern einer mittelbaren Inbareng, beren Medium, die ewigen göttlichen Attribute ber Ausbehnung und bes Denkens, als die Einheit ber getheilten ausgebehnten und benkenben Welt, biefe mit bem einen Sein Gottes auf bas inniafte verbinde, ohne fie mit bemfelben zu verschmelzen. Banz ähnlich Rant. Zwar laffe es Rant im scheinbaren Widerspruch gegen Spinoza zu, fich ein Unbedingtes "außer ber Reihe", b. h. ein transcendent Unendliches zu benten, aber die hervorbringende Causalität ber Welt sei ber Gott Kants ebensowenig, als ber bes Spinoza.
  - 1) Auch für Kant sei Gott nicht die Ursache der Sinnenwelt benn beren Ursache seien unsere Verstandesbegriffe.
  - 2) Auch für Kant sei Gott nicht die Ursache der Berstandes= welt — benn auf diese, als eine freie, sei nach ihm die Kategorie der Causalität überhaupt nicht anwendbar.

Allerbings leite Kant im wirklichen Widerspruch zu Spinoza das Borhandensein endlicher Einzeldinge als Erscheinungen nicht aus einem unbekannten "unendlichen Stoff" oder aus dessen Attributen, sondern aus dem anschauenden und denkenden Subsekte selber ab; aber auch Kant sei (allerdings auf einem anderen Wege) zu demselben Bedürniß gelangt, den einzelnen Dingen unserer Wahrnehmung ein anderes Dasein unterzulegen (S. 298) und die finnliche Welt (der Phänomene) nur durch eine Bermittlung (der Noumena) hindurch in ein Verhältniß zu dem Unbedingten zu setzen. Alles in Allem, ist trotz großer Schärfe des Verständnisses im Einzelnen der Schleiermacherschen Auffassung des Spinozismus in dieser Periode seines wissenschaftlichen Lebens eine strenge Consequenz wohl nicht unbedingt zuzuerkennen.

Einerseits setzt er Gott in ein mehr als verwandtschaftliches Berhältniß zu der Welt der ausgebehnten und denkenden endlichen Dinge; Gott scheint ihm nicht viel mehr zu sein als deren Summe oder Totalität und seine Unendlichkeit scheint damit fast nur als eine extensive zu gelten.

Andererseits aber — und diese Richtung seiner Auffassung scheint durchaus die vorwiegende zu sein — entrückt er hier des spinozistischen Gottes absolutes Sein einer innigeren Berührung mit dem Werden des Endlichen so weit, daß die Inhärenz des Letzteren in dem Göttlichen überhaupt nicht unbedenklich in Frage gestellt zu sein scheint.') Spinoza's Gott ist ihm das intensiv Unendliche, das seinem Wesen nach Unbedingte und Ewige, weil unbeschränktes und ungetheiltes Sein, und zwar deshalb schrankenlos und untheilbar, weil er die von allem Endlichen in dem Reiche der Ausbehnung und des

<sup>1)</sup> Als ein Beispiel solchen Schwankens in ber Auffassung bes Spinozismus möge bie folgende Stelle bienen: Bon dem Bedürfniß getrieben, den letten Grund der endlichen Dinge zu sinden, findet Spinoza ein Unendliches, bestem Essenz die bloße Existenz ift, von dem Satz gestoßen, daß der lette Grund der endlichen Dinge nicht außerhalb berselben sein darf, entdeckt er nun, daß jenes Unendliche nicht das ganze, vollkommene Unendliche ist, sondern daß zu jener Essenz die endlichen Dinge in dem Berhältniß der Inhärenz wenigstens mittelbar stehen milssen. (S. 291 a. a. D.)

Denkens abstrahirte bloße Existenz ift, bas einzig Reale, weil allem enblich Realen in unnabbare Ferne entrikkt.

Die einzelnen Weltdinge aber als folche find ihm in diesem Zusammenhang nichts als ein "Schein" 1); sobalb sie außerhalb ber Gottheit für sich angeschaut werden, zergehen sie ihm als ein Nichts, erscheinen ihm gewissermaßen als "non entia".

Biellecht irren wir nicht, wenn wir in ber ersteren Richtung ber Schleiermacherschen Auffassung ebenso sehr eine Wirkung Jakobischer Einflüsse, als in ber zweiten — wie schon angebeutet — einen unwillstürlichen Ausstuß Kantischer Studien zu erkennen glauben. Dieser veranlaßte ihn auf das Dringendste, die Geltung der wahrenehmbaren Einzeldinge allüberall möglichst auf das Subjekt einzuschränken und dem Dinge an sich oder dem Noumenon seinen Platz in einer von der Erscheinungswelt weit abgelegenen Sphäre reinen und daher unvorstellbaren Seins anzuweisen. Jener aber war, wie wir oben (S. 22) sahen, mit seiner Auffassung der spinozistischen Substanz als des "Urstoffes" aller denkenden und ausgedehnten Dinge nicht weit davon entsernt, dem Pantheismus Spinoza's eine mehr als realistische Färdung zu geben.

Der Redner über die Religion sprach um Bieles bündiger und energischer. "Das Universum war seine einzige Liebe," so redet er von Spinoza. Nehmen wir hinzu, was wir am Ansang dieses Abschnitts über den betreffenden Passus der Zten Rede berichteten, so werden wir uns genöthigt sehen, die Stellung Schleiermachers im Jahre 1799 als einen Uebergang zu betrachten von dessen erster hierhergehörigen Aeußerung in der "Aurzen Darstellung" zu der in der Geschichte der Philosophie niedergelegten Auffassung, welche die Weltseite des spinozistischen Gottesbegriffs merklich in den Vordersgrund stellt und für das abgezogene, vom Wechsel des Werdenden underührte Leben des unendlichen Seins überhaupt nur wenig Raum übrig läßt. "Gott als Einheit rein für sich behandelt werde mhsthisch; die Welt als Totalität rein für sich behandelt zersließe in

<sup>1)</sup> s. a. a. D. S. 301 unten: "Wenn ich Spinoza's bunkle Terminologie" u. f. w.

bie unenbliche Mannichfaltigkeit und werbe fleptisch." Für bie erftere Betrachtung, nämlich bie Anschauung Gottes als absoluter Einbeit in sich sei nun Spinoza burch feine Abneigung gegen bas Mythische und burch bas Unpoetische, bas burch feine Rlarbeit binburchgebe, nicht geschaffen gewesen. Für bie zweite Anficht aber fceint ibn Schleiermacher bier für befto geeigneter zu halten. 28enigstens fagt er junachft bies: bag burch bie Entfernung ber eingelnen Dinge von ber unmittelbaren Begiebung auf Gott vermittelft bes Attributsbegriffs Spinoza ben Standpunkt fo anbere, bag jene einzelnen Dinge "ganz fleptisch genommen werben tonnten." b. b. als felbständig gegenüber dem göttlichen Sein, ihr Sein in fic habend und nicht baffelbe erft in Gottes Sein gewinnenb. Daf fie aber auch wirklich von Spinoza gang ffeptisch genommen werben, bies läft Schleiermacher fehr balb barauf als feine augenblickliche Ansicht ober boch Bermuthung erkennen. Obgleich nämlich Spinoza nicht eigentlich Phyfifer gewesen sei, so habe er boch einerseits im Intereffe feiner Ethit bie Seele "als einen firirten Buntt" faffen muffen, andererfeits im Intereffe ber Anthropologie überhaupt ben Rusammenhang ber Seele mit bem Leibe ausführlich erläutern und fo fich auf eine Art Körperlehre einlaffen muffen. Der menfoliche Leib sei ihm natürlich ein ausammengesetter Körper. Zusammengefette Körper aber entständen ihm — ganz cartefianisch — burch ein Rusammentreffen mehrerer einfacher Körper und bie Bereinigung ibrer Bewegungen in eine. Wober nun feien biefe gusammentreffenben Körper icon Körper? "Man fann," fo fagt Schleiermacher wörtlich, "bier nur ein Zurudgeben in bas Unenbliche annehmen, alfo Atome, wiewohl biefe von oben ber aus bem transscenbentalen Standpunkt Spinoza leugnete." Soviel von Schleiermachers Auffassung ber Physik Spinoza's.

Was nun bessen Ethik anbetrifft, so steht es aus ben "Grundlinien" sest, daß dieselbe in Schleiermachers Augen sowohl nach ihrer wissenschaftlichen Form, als nach ihrem inneren Gehalt eine Zeit lang als die bei weitem gelungenste oder doch am ehesten genügende gegolten hat. So besonders im ersten Abschnitt des ersten Buches, aus welchem das Folgende zum größten Theil entnommen

ift. Bunachst habe er, wie einft Blato, und fouft feiner 1), nach einer wiffenschaftlichen Ableitung ber Ethit und einer wiffenschaft= lichen Verknüpfung berselben mit den anderen Aweigen der Erkenntniß wenigstens Berlangen getragen und bemfelben auch infofern genügt, als er die Erkenntnik bes bochften Wesens als die oberste binstelle, von ber alle übrige, von ber auch die ethische Erkenntnig ansgeben muffe, und aus bem (in ber Lehre von Gott) aufgestellten Berhältniß bes Unenblichen jum Endlichen leicht ben Begriff ber Seele ableite, sowie aus bem Seelenbegriff ben Begensat von Thun und Leiden, von Gutem und Bosem, von Volltommenem und Unvolltommenem. Sodann habe Spinoza fein ethisches Shitem als ein Shstem ber Thätigkeit (ober ber Tugenb, ber Naturgemäßheit, ber Gottähnlichkeit, ber Bolltommenheit) gegenüber ben Shitemen ber Luft mit einer acht wissenschaftlichen Consequenz auf das reinste gewahrt, die Luft als einen "Uebergang in einen Zustand größerer Rraft" immer wieber mit ber Thatigfeit auf bas innigste verknüpft, fich aber besonders dadurch ben Shitemen der Luft auf bas schroffste entgegengefest, daß er die Thätigkeit um ihrer felbst willen (nicht um ber Luft willen, die baraus bervorgeht) geliebt wissen will.

Klar habe sich ferner Spinoza von benen gesondert, welche von einem zwiefachen Triebe ausgehen, dem sittlichen und dem natürlichen, und in dem Kampse des ersteren gegen den zweiten den sittlichen Lebensprozeß sehen; einen einsachen, das ganze Leben umfassenden Trieb, den der Selbsterhaltung, habe er dem sittlichen Thun der Seele zu Grunde gelegt. — Noch klarer aber sei er ron denen verschieden, welche das sittliche Handeln in einem Beherrschen oder Beschränken des Natürlichen sehen; nach ihm trachte das sittliche Handeln, die Thätigkeit selber und damit die Lebenskraft zu

<sup>1)</sup> selbst Kant nicht, welcher, soviel er auch von Architektonik der Bernunst rebe, bennoch die Ethik nur eben "vorsinde" und ihr in einem überlieferten phis losophischen Stoff einen ehrlichen Plat für sich anweise; und sogar Fichte nicht, der "Biffenschaftslehrer," welcher jener Forderung doch am ehesten nachkommen sollte, der sich aber gerade in dem Uebergange von dem Triebe nach Selbstichätigsteit und dem Bewuststein eines Vermögens der Selbstichätigkeit zu dem Sittengesetz selbst einer Erschleichung schuldig mache.

fördern und es sei somit ein frei (!) bildendes. Daher ihm noch nicht das Gnte entstehe durch Beschräntung des Bösen, sondern vielmehr das Böse verschwinde von selbst durch die freien Bildungen des sittlich Handelnden.

Was endlich die verschiedenen ethischen Fassungen des Verhältnisses vom Eigenthümlichen zum allgemein Menschlichen anbetrisst,
so gehöre hier Spinoza nicht zu denen, welche das erste dem anderen unterordnen oder umgekehrt, sondern mit Plato habe er danach gestredt, die beiden scheindar widersprechenden Aufgaden:
Entwickelung und Darstellung des Besonderen und "Annäherung an das gemeinsame Musterbild der Menschheit"
sittlich zu versöhnen. "Unmöglich," so heißt es wörtlich (S. 66),
"kunn man bei Spinoza das Eigenthümliche als ein Fehlerhaftes
oder Hinwegzunchmendes behandelt sehen wolsen."

So lobt Schleiermacher bie Grundgebanken Spinoza's fast nach allen wesentlichen Seiten seiner Kritik.

Neußerlich ungeglättet, innen aber nach einheitlichem Plane organisirt und regelrecht zusammengefügt, ein tüchtiger Bau, dem die Angriffe der Kritis nur wenig schaden können, so erscheint ihm die spinozistische Ethik, alle anderen philosophischen Versuche desselt der Gebietes, selbst den Platonischen weit überragend: die Welt der Güter zusammengefaßt in dem einen obersten Gut der Erkenntniß Gottes, die Welt der Triebe zusammengefaßt in dem einen der Selbsterhaltung; das Reich der Gesetz, welche die Vermittlung dieses Triebes mit jenem Ziele regeln, wiederum zusammengefaßt in dem einen, alles Handeln von einer adäquaten Erkenntniß leiten zu lassen, damit es nicht durch die Verblendung der Imagination und die daburch hervorgerusenen Affeste in ein Leiden umschlage, vielmehr das eigene Leben durch die wahre Thätigkeit der Erkenntniß zu dem Leben des erkannten Gottes erhöhe und hinanführe.

Was Schleiermacher an ber Ethik Spinoza's auszuseten hat, läßt sich ber Hauptsache nach in ben beiben folgenden Sätzen zusammenfassen: 1) der Inhalt der Ethik Spinoza's sei mangelhaft, nicht das ganze sittlich zu bestimmende Leben sei in ihren Umfang aufgenommen; besonders vermißt werde das ganze künstlerische Han-

beln, für welches Spinoza persönsich bes Verständnisses völlig baar gewesen. 2) So klar das Gesetz für die Erreichung des höchsten Gutes hingestellt sei, nämlich das adäquate Erkennen, das Wissen des Ganzen bei allem Handeln im Einzelnen, — so Ungenügendes sei über den Weg mitgetheilt, auf welchem man diesem Gesetze nachzukommen habe.

Zehn Jahre etwa nach bem ersten Erscheinen ber "Grundlinien" äußerte sich Schleiermacher noch einmal speziell über Spinoza's Sthik in demselben Abschnitt der Geschichte der Philosophie, welcher so eben angezogen wurde. Ein Doppeltes macht diese letzte zusammenhängende Aeußerung über unseren Gegenstand merkwürdig.

Einerseits bies: daß Schleiermacher hier einen gang besonderen Ton auf Spinoza's Jbentifikation bes Berstandes und bes Willens legt, ja berfelben eine burchaus entscheibenbe Wichtigkeit für bie Geftaltung bes gangen ethischen Shitems bes Spinoza zuschreibt. In ben "Grundlinien" konnte er es nicht genügend hervorbeben, wie bieses System in acht philosophischer Weise ber Einheit des oberften ethischen Grundsates eine einheitliche Anthropologie entgegenbrachte und das leben ber Seele insbesondere als erkennende Thätigkeit wissenschaftlich zu centralisiren wußte. Rest, nachdem er selber mehrfach ben Bersuch ethisch-shiftematischer Broduttion gemacht, scheint ibm diese centralisirende Bspchologie den empirischen Thatsachen des Seelenlebens gegenüber auch wissenschaftlich nicht gang mehr als genügend zu gelten, und die "ungünstige Lage" (S. 280), in ber fich Spinoza nach ihm fur die "eigentlich ethische Darstellung" befand, fah er wohl jest zum Theil eben barin, daß jener in ber Confequenz feines Shitems ben Billen hochstens für eine "Bejahung bes Gebankens" erklären burfte und somit ben ..einzigen in ber Seele fetbaren Gegenfat" nur in die Welt der Erscheinung binausverwies.

Andererseits aber überrascht uns im höchsten Grade die Schluß-Aeußerung Schleiermachers am angeführten Orte, in welcher er die Lehre Spinoza's von der Selbsterhaltung als dem obersten ethischen Grundsate für eine Consequenz seines "Nominalismus" erklärt, welcher ihn gerade wie den Urheber des Occasionalismus, Geulincr, veranlaßt habe, allein vom perfonlichen 3ch auszugehen, alles gemeinsam Ethische aber nur "untergeordnet zu conftruiren."

Diefe Anschanung fteht nicht nur im Biberfpruche mit aller bergebrachten Meinung vom Spinozismus, welche in beffen Leugnung ober Geringschätzung bes verfönlichen 3ch entweder bie Morgenröthe einer neuen und herrlicheren Frommigfeit ober aber ben Glutftrabl ber untergebenben Wahrheit erblickte, sondern es streitet auch mit bem, was Schleiermacher felber in ben "Grundlinien" von ber fpinoziftischen Ableitung aller ethischen Begriffe und Grunbfate aus bem alleinigen Sein Gottes und bem Streben Spinoza's aufgeftellt batte, die Rechte ber Eigenthümlichkeit mit den Gefeten bes ganzen zu verföhnen. Die löfung bes Rathfels ift in ber vorbin erwähnten Anschauung Schleiermachers über Spinoza's Physik zu fuchen, wie er sie im Jahre 1812 nach langjähriger Kenntniß ber vollständigen Quellenschriften aussprach. Bang natürlich, ja, bei einem Denten von ber Scharfe Schleiermachers gang nothwendig, übertrug fich bie atomistische Auffassung ber spinozistischen Rosmologie auf die bealeitenbe Theorie ber benkenben Dinge. Somit wundern wir uns nicht mehr, wenn wir Schleiermacher bis zu ber fast einzigartigen Bemertung vorgeben feben: mit allen Cartefianern babe Spinoza bie Ansicht von der Unterordnung der Perfonlichkeit unter die Gattung nicht zu fassen vermocht (S. 280); ja "feine ethische Tenbenz berube gang auf ber Selbständigkeit ber Person." (S. 279.)

Fassen wir ben Bericht über Schleiermachers verschiebene Darstellungen bes Spinozismus furz zusammen, so ergiebt sich bennach Kolgendes:

Anfänglich einigermaßen schwankend, ob er Spinoza's Gott nur als Totalität der endlichen Dinge auffassen solle ober ob er nicht vielmehr im Sinne des großen Philosophen Gottes absolutes Sein von jeder Berührung mit dem Werden des Endlichen möglichst fernzurücken habe, zeigt Schleiermacher schon zur Zeit der Herausgabe seiner Reden wesentlich der ersteren Auffassung zuzuneigen, dis er nach gründlicher diplomatischer Kenntnisnahme der Urkunden die Phhist Spinoza's trot aller von Seiten des Substanzbegriffes entzegenstehenden Elemente in einer Atomistik wurzeln sieht, welche auf

ethischem Gebiet in ber Gründung des ethischen Prinzipes auf die Selbständigkeit ber Person allein ihren Widerschein haben soll. Und fassen wir sogleich unser Urtheil über diese doppelte Darstellung des Spinozismus in noch fürzeren Worten zusammen, so lautet dasselbe so:

Das Schwanken Schleiermacher's zwischen zwei entsgegengesetzen Auffassungsweisen bes Spinozismus entspricht bem Schwanken Spinoza's selber zwischen einem pantheistischen Monismus, welcher im Interesse bes alleinigen Seins Gottes selbst akosmistischen Consequenzen nicht ausweicht, und bem anderen Extreme eines atomistischen Naturalismus'), der ben anfänglichen Gottessbegriff Spinoza's selber illusorisch macht.

Daß die erste jener beiden Richtungen die ursprüngliche war und stets die wesentliche blieb, scheint aber ebensowenig zweiselhaft als: daß Spinoza anch die andere niemals ganz zu überwinden versmocht hat.

Als das hauptsächlichste Merkmal der spinozistischen Philosophie gilt uns also das Streben nach einer Unterordnung alles einzelnen und getheilten Seins unter die allumfassende Einheit des unendlichen göttlichen Seins, ein helbenmüthiger Angriff gegen die Widersprüche des Cartesianismus, getrieben von der genialen Conception des absoluten Monismus.

Dieser Auffassung steht zunächst ein Doppeltes gegenüber: 1) Die Meinung berer, welche thatsächlich in bem Spinozismus bennoch ein Shstem ber Emanation ober gar eine Art von Ereationsschstem erblicken, 2) bie Meinung berer, welche in ben spinozistischen Attributen: Auschauungsweisen eines subjektiven Berstandes zu erkennen glauben und somit ein Geistiges außerhalb ber Substanz

<sup>1)</sup> Wir meinen auf Grund spinozistischer Terminologie einen Naturalismus bes ausgebehnten und bes bentenben Seins, führen aber unsere Behauptung zunächst nur das Attribut der Ausbehnung durch; der Parallelismus für die Welt des bentenden Seins ergiebt sich von selbst. — Man sage nicht "atomistischer Materialismus;" abgesehen von dem inneren Widerspruche dieses Begriffs (s. die treffenden Bemerkungen v. Harms, Abh. z. spst. Philos. Berlin 1868, S. 257 ff.) past er nicht auf den Spinozismus, wie aus dessen bald zu besprechender Verhältnisbestimmung der beiden Attribute zu einander hervorgebt.

bei Spinoza statuiren, gerade wie die erstere Meinung ein Physisches, was nicht die Substanz selber, also neben der Substanz sein wurde, wenn auch aus ihr entstanden.

1) Was nun die erste dieser Ansichten betrifft, so streitet dieselbe gegen die allgemeinsten und unzweideutigsten Grundbestimmungen des spinozistischen Gottesbegriffes, wie sie der Wortlaut des ersten Buches der Ethit an die Hand giebt.

Die Joee eines Schöpfungsattes, so führt u. A. K. Fischer ') lichtvoll aus, — und wir fügen hinzu: mag diese Joee sich auch noch so sehr verhüllen ober sich etwa umbilden in die Joee einer bloßen göttlichen Organisation — könnte nur als ein Willens- und Verstandesatt gedacht werden, während doch nach Spinoza die Determinationen des Willens und des Verstandes in dem undeterminiten, unbedingten Sein Gottes keine Stelle haben.

Ebenso streitet die Jbee einer Emanation gegen die erste Grundslehre des Spinozismus von der absoluten Einsachheit oder Unwandelbarkeit Gottes; denn mit jener Jdee ist die Borstellung eines Zustandes Gottes vor der Emanation und damit die einer Beränderung in Gott unauflöslich verbunden.

Unterscheibet man aber endlich von der Emanationstheorie die schon wesentlich dem Pantheismus zuneigende Lehre von einer Entwicklung Gottes in der Welt, die dann gleichsam die "Ersüllung" des göttlichen Wesens ist, so wird auch diese dritte Fassung des Spinozismus schon durch dessen energischen Begriff des Absoluten abgewiesen, welche den von jener Theorie untrennbaren Gedanken einer Bervollkommnung des göttlichen Wesens in der Entwicklung nur ausschließen kann.

So wird die erste ') jener beiden Annahmen aus dem Innern bes Shstemes heraus unmöglich gemacht; als äußere Zeugnisse gegen bieselbe mögen nur wenige Beispiele bienen:

Da Gott, so sagt Spinoza (Eth. I, 14), bas schlechthin unend-

<sup>1)</sup> a. a. D. S. 278 ff.; wir ichenen uns nicht, uns ber ftellenweis flafflichen Darftellung R. Fischer's bier ganglich anguschließen.

<sup>2)</sup> Daß hierbei vorzugsweis an bie einft epochemachenben Aeußerungen von Cuffeler und herber zu benten ift, ergiebt ber erste Abschnitt b. Abhblg.

liche Sein ist, so kann außer Gott eine Substanz weber sein noch gebacht werben. Daher (Eth. I, 15) ist alles, was ist, in Gott, und nichts kann ohne Gott sein oder ohne Gott gedacht werben. Gott ist vielmehr aller Dinge immanente, nicht transiente Ursache (Eth. I, 18). Erstens, er ist wirklich ihre Ursache; denn da Gott allein ist, so haben die Dinge ein Sein nur in ihm, und alles, was ist, kann auch nur in ihm begriffen werden. Zweitens aber ist Gott der Dinge immanente Ursache; ihre transiente Ursache könnte er nur sein, wenn außer ihm etwas wäre, was in sich ist; aber die Substanz ist eine, daher giebt es außer Gott keine Substanz, nichts, was in sich ist.

Schon aus diesen wenigen Worten geht zur Genüge hervor, daß Gott und Welt im Sinne Spinoza's nur in einem Verhältniß der Inhärenz (von der Welt aus gedacht) oder der Immanenz (von Gott aus gedacht) gedacht werden dürfen. Aber allerdings scheint Schleiermacher richtig hinzuzufügen: in einem Verhältniß mittelbarer Inhärenz. Zwischen Gott und den Dingen steht bei Spinoza das Attribut, und

2) viel wichtiger, als die erste der entgegenstehenden Meinungen ist die andere, welche die spinozistischen Attribute des Denkens und der Ausdehnung nach Art des kantischen Raum- und Zeitbegriffes') als subjektive Anschauungssormen eines natürlich außerhalb der Substanz seienden Verstandes betrachtet und dadurch den Monismus des Spinoza um so ernster gefährdet, als von dem Begriffe des Attributs eben als dem vermittelnden nach der einen Seite derjenige der Substanz, nach der anderen der des Modus, mithin die ganze Aufstassung der spinozistischen Gott- und Beltansicht der letzten Entscheibung nach abhängig ist.

Hier ist nun zunächst zu bekennen, bag die "Sthif" uns über ben Attributbegriff burchaus verschiedenartige Bestimmungen vorzushalten scheint. Aber gerade burch ihre Berschiedenheit berechtigen

<sup>1)</sup> Wenn schon Schleiermacher, wie wir saben, einer solchen Auffaffung, allerbings nicht unbedingt, zuzuneigen scheint, so ift fie auf das entschiedenste n. A. von Erdmann (Gefch. b. neueren Philos, ersten Bandes zweite Abtheilung, Leipz. Riga, Dorr 1836) ausgestellt und vertheidigt worden; f bes. S. 60 ff.

bieselben zu bem auch anderweit begründeten Schlusse, daß jener Begriff in Spinoza's Denken gleichsam seine eigene Geschichte gehabt hat. Diese in einigen Zügen zu verfolgen, ist uns durch die Auffindung des spinozistischen Traktats "Ueber Gott, den Menschen und bessen Glückseitt") ermöglicht worden.

Bon vornherein kann nicht fräftig genug festgehalten werben, daß gleich die erste authentische Erklärung Spinoza's über seinen Attributbegriff jede wesentliche Ableitung besselben aus dem Subjekte auf das schroffste zurückweist. In dem ersten Capitel nämlich des genannten Traktats handelt er von dem Dasein Gottes und sucht dasselbe aus dem im menschlichen Geiste vorgefundenen Begriffe von den Attributen Gottes zu erweisen. Woher dieser Begriff, so fragt er? Bon mir sicherlich nicht; denn ich vermag doch mir selber (auch meinem Berstande) nicht mitzutheilen, was ich selber nicht habe (die göttliche Bollsommenheit, deren Ausdruck die Attribute sind). Woher also anders als von den unendlichen Attributen selcht, welche uns sagen, daß sie sind, nicht aber, was sie sind (p. 10. 12)?

Allerdings ist der Inhalt des Attributbegriffs in diesem ersten Capitel viel weniger klar hingestellt, als sein Ursprung. Beispiels-weise werden sür Attribute Gottes erklärt: seine Untheilbarkeit (infinitum non ex diversis partidus componi posse), seine Einzigkeit (quod non duo infinita existere possint), seine absolute Bolkommenheit und Unveränderlichkeit (quod sit perfectum et immutabile — nec etiam in aliquid melius mutari posse). Wenn nun aber Spinoza sich selbst verbessernd hinzusügt: im Grunde seien dies gar nicht Attribute, sondern nur Eigenheiten Gottes (quod Deo proprium est); denn wenn Gott auch ohne sie nicht Gott sei, so sei er es auch nicht durch sie, weil sie nichts Substantielles bezeichnen,

<sup>1)</sup> Ben. de Spin. tractatus de Deo et homine ejusque felicitate lineamenta atque adnotationes ad tractatum theologico-politicum edidit et illustravit Ed. Böhmer, Halae 1852; als "tractatus brevis de Deo et homine ejusque valetudine" an ber Spitze ber von van Bloten edirten Supplemente (Amstelod. 1862). Bgl. dazu Sigwart, Spin. neuentbeckter Traktat... erläutert und in s. Bedeutung f. d. Berständniß des Sp. untersucht. Gotha 1866. (Citate nach der v. Bloten'schen Ausg.)

sondern selbst erst durch die substantiellen Attribute Gottes erklärt werden müssen — so haben wir diese zweideutigen Aeußerungen des ersten Capitels als den unreisen Ausdruck dessen zu betrachten, was er im zweiten mit voller begrifflicher Klarheit ansspricht.

Hier nämlich, wo er nicht mehr von dem Dasein, sondern von dem Wesen Gottes handelt und damit gezwungen ist, die einzelnen Begriffe, welche etwas über Gottes Wesen aussagen, in genauerer Fassung gegenüberzustellen, unterscheidet er das attributum von dem proprium auf das sorgfältigste ') (p. 34) dahin, daß jenes das Wesen Gottes ausdrücke, wie es in sich, seiner Natur nach ist, dieses aber vornehmlich das Wesen Gottes als eines wirtenden, inswiesern er die Causalität, die Prädestination und Regierung aller Dinge in sich sasse. Daß aber die Attribute, nämlich "diezenigen, welche es wahrhaft sind," das immanente Wesen Gottes ausdrücken, was heißt das anders, als daß sie Bezeichnungen der obzettiven, höchsten Realität sind? Und dabei bleidt es nicht nur in dem Traktat, sondern auch in der Schwankung auf dasselbe Resultat zurücklehren.

Was zunächst genauer ben Traktat anbetrifft, so beschäftigt sich berfelbe noch in dem nämlichen zweiten Capitel mit der Frage, ob die Weltdinge so zu Gottes eigenem Sein gehören, daß sie dasselbe erft vollständig machen ober erfüllen, d. h. zu demselben etwas hin-

<sup>1)</sup> Treffend macht barauf schon Sigmart aufmerksam, f. a. a. D. S. 30.

<sup>\*)</sup> Das attributum und das proprium Spinoza's beden sich also hier vollstänbig mit dem, was die Dogmatik Eigenschaften des göttlichen Seins und Eigenschaften des göttlichen Birkens nennt. Der Bortlaut der spinozistischen Unterscheidung ist dieser: (attributa) ea, quae nodis cognita, duodus tantum constant, nempe extensione et cogitatione. Dicimus enim hic tantum de talibus attributis, quae vere Dei attributa dici possunt, per quae eum in se ipso, nec tanquam extra se operantem concipimus. Omnia igitur, quae homines praeter duo ista attributa ei adscribunt . . . , vel nominatio erunt externa, uti quod sit sui constans, unicus, aeternus et immutabilis, vel quod ad operationes ejus, uti quod sit causa, praedestinator et rector omnium rerum; quae omnia Deo propria sunt. Natilisch liegt hier ein anderer Gottesbegriff zu Grunde, als in der Ethik.

zubringen, so daß, wenn man sage, Gott und jene Weltbinge machen ein Ganzes aus, man ihm in einem Augenblide mehr Sein zuschreibe als in einem anderen. Die Antwort Spinoza's lautet natürlich entschieden verneinend, und zwar auf Grund seines Attributbegriffes.

Da es nämlich bie Attribute feien, welche bas Wefen Gottes ausmachen, die Attribute aber ihrem Begriffe nach jeben nieberen Gattungsbegriffe übergeordnet, auch burch feinen Gattungs beariff bes Endlichen überhaupt bestimmbar feien, fo konnten and bie Weltbinge - er nennt fie bier noch "geschaffene Dinge" - m ben göttlichen Attributen burchaus nichts hinzubringen, geschweige benn bas göttliche Sein vermehren ober erhoben, fo eng fie and mit bemfelben verbunden feien (pp. 44. 46). Allein von biefer Auffassung aus fann benn auch Spinoza, wenn er von ber Untheilbarteit ber göttlichen Substang banbelt, fich fo ausbruden: "Gott ist bie Ausbehnung" (p. 30). Bon biefer Auffassung aus fann er auch schließlich im Appendix so weit geben (Bropos. 3), die göttliche Substang und beren Attribute mit biefen Worten für abfolut ibentifch zu erklären: "Jebe ') Substang, ober ihre Attribute, ist ihrer Natur nach unendlich" (p. 236; vgl. p. 26: quod omnia ista attributa una sint substantia nec diversae).

Mit Recht zieht Sigwart zwei Briefe an Oldenburg hierher (Epp. 2. 4. ed. Brud. Tom. II. p. 145. 148, beibe aus bem Jahre 1661, also aus sehr früher Zeit), deren Bergleich die nach bem Borigen nun nicht mehr überraschende Thatsache einer völlig gleichen Definition des Substanz= und des Attributbegriffes ergiebt 2).

Aber noch fehlt ein Hauptlehrfatz bes Tractats über ben Attribute. Die vollfommener ein Ding ift, besto mehr Realität hat es. Das vollsommenste Wesen ist bemnach das allerrealste; ihm muß also "alles zugeschrieben werden, was irgend ein Sein ausbrückt," b. h. es hat unendlich viele Attribute (p. 26). Strenger konnte der absolute.

<sup>1)</sup> Daß es nur eine, die göttliche Gubftanz geben könne, wird gleich barauf zu beweisen versucht.

<sup>2)</sup> Beibe follen sein: id quod in se est et per se concipitur, cujus conceptus non involvit conceptum alterius rei.

Monismus auf Grund ber objektiven Realität ber Attribute nicht festgehalten werben.

Daburch jedoch, daß nun der unenblichen Vielheit der Attribute Gottes nur zwei als erkennbar gegenübergestellt wurden, die Ausdehnung und das Denken, war unzweiselhaft, was Sigwart (a. a. D. S. 43) zu übersehen scheint, schon im Tractat der Uebersgang zu irgend einer Unterordnung des Attributbegriffes unter die Bestimmung des endlichen Verstandes nothwendig gegeben. Der Gottesbegriff verlangte eine unendliche Vielheit der Attribute; nur zwei davon können wir wahrnehmen, weil in diesen beiden unser eigenes Wesen als ausgedehntes und denkendes, leibliches und geistiges, ausschließlich Wirklichkeit habe: der Gegensat dieser beiden gleich unentbehrlichen Annahmen trieb nothwendig darauf hin, die Theilnahme des Verstandes an den constituirenden Faktoren des Attributbegriffes in die Desinition desselben mitauszunehmen.

Angekündigt wurde dieser Zusat in der auch von Sigwart ansgezogenen klassischen Stelle aus dem an Simon de Bries gerichteten Briese 1), in welcher Spinoza erklärt: Unter Substanz verstehe er das, was in sich ist und durch sich begriffen wird . . .; dasselbe verstehe er unter dem Attribut, nur mit Beziehung auf den erstennenden Berstand, welcher der Substanz ein bestimmtes Wesen zuschreibe 2).

Endgiltig angenommen aber ward diese Modifikation erst in ber vierten Definition am Anfange der Ethik, welche nun aus ihrer Genesis heraus vollkommen klar ist: Attribut heißt das, was der Intellekt an der Subskanz wahrnimmt als ihr Wesen constituirend. 3) Was K. Fischer (a. a. D. S. 340) durch grammatische Mühwaltung zu beweisen sucht, daß nämlich in jener Definition das Attribut und nicht der Intellekt als das Constituirende gelten solle, ist durch das

<sup>&#</sup>x27;) ed. Brud. Tom. II, p. 206. Der Brief stammt aus bem Jahre 1663 (Ep. 27).

<sup>2)</sup> idem per attributum intelligo, nisi quod attributum dicatur respectu intellectus, substantiae certam talem naturam tribuentis.

<sup>3)</sup> Attributum est, quod intellectus de substantia percipit tanquam essentiam ejus constituens.

Borige geschichtlich bewiesen. Unbegründet aber ist es, wenn K. Thomas (a. a. D. S. 125. 126) ben Definitionen an der Spike der Ethik ihrer (unerwiesenen) Nachlässigkeit wegen auch "jede Spur des Ansehens" absprechen will. Gerade die sechste Definition"), welcher nächst der vierten der Hauptangriff jenes Kritikers gilt, scheint zu der an sich allerdings schwierigen vierten Definition den unzweideutigsten Commentar zu liesern. Energischer kann doch die objektive Realität der Attribute nicht festgestellt werden, als durch den Ausdruck: die Substanz bestehe in unendlich vielen Attributen.

So sollen benn gerade die vierte und die sechste Definition ben Maßstab abgeben, mit dem wir die verschiedenen Bersnche messen, die dunkele Sprache Spinoza's über das Attribut dem Verständniß nahezubringen.

- 1) Die Attribute find nicht: Arten ober auch Bermögen ber verständigen Anschauung; benn nach der vierten Definition sind sie nicht Arten, wie der Intellest die Substanz wahrnimmt, sondern bas, was er an derselben wahrnimmt als ihr Wesen ausmachend.
- 2) Die Attribute find nicht: Bermögen der Substanz (K. Fischer a. a. D. S. 356), da boch ein Bermögen immer nur ist, was zur Birklichkeit gelangen kann: die Attribute aber sind ein Ur-Reales, ein ewig Seiendes; denn die Substanz besteht in den Attributen.
- 3) Die Attribute sind auch nicht einmal: Eigenschaften ber Substanz (Jakobi a. a. D. S. 183); denn noch ein Mal: die Substanz besteht in ihren Attributen, und daß sie in ihren Eigenschaften bestehe, wird nicht behauptet werden <sup>2</sup>).
- 4) Fassen wir nun die vierte und sechste Definition zusammen, so ergiebt sich aus dem Wortlaute zunächst dies: die Attribute sind die Substanz unter den Anschauungsformen des Intelletts. Wenn

<sup>1)</sup> Per deum intelligo ens absolute infinitum, hoc est, substantiam constantem infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam et infinitam essentiam exprimit.

<sup>1)</sup> Bgl. bazu ben Anfang bes Appenbir zum 1. Buche ber Ethit, wo als Eigenschaften (proprietates) ber Substanz aufgesührt werben: quod Deus necessario existat, quod sit unicus, quod ex sola suae naturse necessitate sit et agat, quod sit omnium rerum causa libera.

aber die Substanz in ihren Attributen besteht, so solgt barans von selbst, was Eth. I, 10 noch ausbrücklich betont wird: daß ein jedes Attribut der einen Substanz durch sich begriffen werden muß, daß also die Bahrnehmung des Attributs durch den Intellekt (Des. 4) nicht für das Attribut an sich, sondern nur subjektiv für unseren Attributbegriff wesenklich ist — oder in anderen Worten: Zwar sind die Attribute, was der Berstand an der Substanz wahrnimmt; aber sie sind, was sie sind, auch wenn der Berstand sie nicht wahrnähme. Sie sind also ein objektiv Reales. Da sie nun aber etwas Berschiedenes sind, so verschieden, daß sie nicht einmal auf einander einwirken 1), sondern neben einander als ebenbürtige Glieder des Weltganzen bestehe, so sind sie — natürlich nicht: verschiedene Substanzen 2), sondern: die Substanz in ihren Berschiedenheiten, die ewigen Gattungen der Substanz in der Substanz.

Hiermit sind die Bedenken, welche sich auf Grund des Attributbegriffes gegen Spinoza's absoluten Monismus erheben können, als
überwunden anzusehen. Nicht nur die Annahme eines anschauenden
Berstandes außerhalb der Substanz hat sich als unspinozistisch erwiesen; es haben sich vielmehr zugleich zwei andere Auffassungen
als unhaltbar dargethan, deren eine durch ihre Erklärung der Attribute als "Bermögen der Substanz" wieder zu Gedanken an Creation
oder Emanation hinüberzusühren geeignet ist, deren andere aber
durch ihre Einsührung von "Eigenschaften" in das innere Leben
und Sein der Substanz selbst deren Grundwesen als undeterminirtes, absolutes Sein ernstlich gefährdete.

Die soweit bewährte monistische Lehre wird sich zunächst aber auch in Betreff ihres Modnsbegriffes ober ihrer Auffassung der endlichen Einzeldinge zu behaupten wissen. Sind die Attribute gleich den ewigen Gattungen des Seins, so sind die "Modi der Attribute" oder die endlichen Dinge nichts anderes als die Exemplare der Gattungen des Seins. Betrachten wir nun die Substanz, deren

<sup>1)</sup> Allerbings enthält noch ber Traktat die entschiedensten Aeußerungen über bas Leiben eines Attributs vom anderen u. bgl. (f. Sigwart, a a. D. S. 53-61).

<sup>2)</sup> Diese Folgerung wird jum Ueberfing in bem Scholion zu Eth. I, 10 ausbriidlich jurudgewiesen.

Gattungen die Attribute find, als das All, als das Ganze, so ergiebt sich für die Exemplare dieser Gattungen von selbst der Begriff von Theilen der Substanz. Und dies sind sie wirklich; die ganze Natur ist dem Spinoza ein "Individuum, dessen Theile die einzelnen Körper" sind (f. Schol. zu Eth. II, Lomma 7); ja es kann unbedentlich behauptet werden, daß der Theilbegriff die Grundlage des ganzen zweiten Buches der Ethik ist.

Aber mit großartiger Energie wird biesem Begriffe fort und fort alles bas abgerungen, was ihn für die Joee von dem einheitlichen, allumfassenben Sein Gottes gefährlich zu machen vermöchte.

Kein Attribut ber Substanz, so lautet schon die 12te Proposition bes ersten Buches der Ethik, darf so gesaßt werden, daß darans die Theilbarkeit der Substanz solgen würde. Denn die Theile, in welche die so ausgesaßte Substanz zersiele, würden die Natur der Substanz entweder behalten oder nicht; im ersteren Falle würden dann viele Substanzen mit je verschledenen Attributen entstehen, was gegen den Lehrsat von der Einheit der Substanz ist; im anderen Falle aber würde die Substanz durch ihre Trennung in unsubstantielle Theile überhaupt ihr Wesen als Substanz einbüßen und zu sein ausstären, was gegen den Lehrsat von dem allerrealsten Sein der Substanz ist.

Noch entschiedener und ganz von dem Attributbegriff absehend stellt die folgende Proposition die Untheilbarkeit der Substanz hin '). Die Natur der Substanz könne nur als unendlich gedacht werden; nun aber würde ein Theil der Substanz gleich einer endlichen Substanz sein; folglich giebt es keinen Theil der Substanz.

Es wird nun nicht angehen, mit Erdmann (a. a. D. S. 86) bie eine Reihe ber hierher gehörigen Aeußerungen Spinoza's burch bie andere für "fogleich zurückgenommen" zu erklären. Bielmehr wird ber angedeutete scheinbare Widerspruch im Geiste bes Spstems ungefähr so zu lösen sein:

1) Selbstverftanblich ift fein einzelnes Ding bie gange Gub-

<sup>1)</sup> Bemerkenswerth ift ber Eifer, mit welchem icon ber Traktat fur bie Untheilbarkeit ber Substang eintritt (f pp. 30. 32).

stanz, und ebensowenig sind die einzelnen Dinge verschiedene Substanzen — und bennoch sind sie in Gott und werden in ihm ansgeschaut (vgl. Eth. I, 23, Dem.); folglich sind sie Theile der Substanz 1). Aber

2) gerade, weil sie in Gott und nur in Gott ihr Sein haben, b. h. gerade weil sie Theile der Substanz sind, können sie nicht solche Theile der Substanz sein, welche in sich sind und durch sich begriffen werden, d. h. (s. Trendelenburg Beitr. II, S. 57. 58) sie setzen dieselbe weder zusammen noch sind sie von derselben abtrennbar, oder sie sind nicht realiter, nicht als in sich seiende Dinge, sondern nur modaliter, nur als Arten des einen substantiellen Seins von einsander verschieden.

Hiermit ergiebt sich als ber Gottesbegriff Spinoza's die Idee von dem ausgedehnten und denkenden unendlichen Sein, welches die Gesammtheit der Körper- und Gedankenwelten zu absoluter Einheit in sich zusammenfaßt und mit den Gesegen seiner freien Nothwenbigkeit durchdringt, so daß außer ihm nichts ist, alles nur in ihm sein Wesen hat und nichts ohne ihn, nichts gegen ihn sein kann, was nicht damit das Sein verliere — selbst nicht körperlich, aber das All der Körper in sich begreifend, auch nicht selbstbewußte \*)

<sup>1)</sup> Es wird also auch darin schwerlich Erdmann (a. a. D. S. 86) beizustimmen sein, wenn er sagt: "die Modi finden sich neben der Substanz ein. Ganz wie die Attribute in einen äußeren Berstand fallen (?), so liegt die Nothwendigkeit, die Substanz in Modis zu sehen, nicht in ihr, sondern in uns, d. h. in unserer Imagination. Die Substanz, in sich betrachtet, ist nur natura naturans; nur dadurch, daß wir sie mit der Imagination betrachten, kommt uns der Begriff der natura naturata." Im geraden Gegensate hierzu dessinit Spinoza (Eth. I, 29 Schol.) die natura naturata als die Gesammtheit dessen, was aus der Nothwendigkeit der göttsichen Natur folgt (nicht: was aus einer inadäquaten Borstellung der menschlichen Imagination solgt), während er die Gesammtheit der unsendlichen göttlichen Attribute natura naturans nennt. Nur das ist nach Spin. der Fehler der Imagination, daß sie die endlichen Dinge als in sich seiende aufsfaßt und somit die Einheit der Substanz zerreißt.

<sup>2)</sup> Schon §. 4 bes ersten Abschnitts ergab, bag bie theistische Auffassung bes Spinozismus, so weit sie biesem einen selbstbewußten Gott vindiciren wollte, in ihren Hauptvertretern sich selber so umsaffende Einschränkungen auferlegte, bag bieselben fast einem Berzichte auf das eigene Recht gleichzusetzen waren. Die Gründe waren Mar. Allerdings ift zunächst der menschliche Geist nach der Lehre

Berfönlichkeit, aber bas All ber Gebanken umschließend: bas über alle Bestimmtheit und Beränderung erhabene, alle Gegenfätze bes Unendlichen und Endlichen in sich auflösende, b. h. absolute, ewige Allsein.

Im Spinozismus fei "zu viel Gott," fagte einst Hegel (f. S. 31 bief. Abh.). Er hatte Recht; und bies "Zuviel" zeigte zerftorende Confequenzen. Ruhn hat Spinoza alles Weltfein gleichsam in bas Sein Gottes hineingewiesen. Aber mas ift das für ein Weltsein? Offenbar ein ewig fließendes, seinem Wesen nach unterschiedenes, veränderliches. Woher biefe Unterschiede und biefe Beränderung? Bon oben ber hat sich Spinoza selber die Erklärung unmöglich gemacht, ba er alles außergöttliche Sein leugnete, um mit ber Aufhebung jeglicher Beziehung Gottes auf ein manbelbares Sein außer ihm Gottes eigene Unwandelbarkeit und Einfachheit begrifflich zu fichern. Wenn nun aus bem gegensatlofen und unveränderlichen Absoluten Unterschied und Wandelbarkeit bes Weltseins nicht hervorgeben fann, fo muß bas Endliche felber beren Urfprung fein — und hiermit ift bas scheinbar in Gott vernichtete endliche Sein ber Substanz wieber entriffen und zwar, um nun aus ber zusammenhaltenben Ginbeit bes umschließenben göttlichen Seins in eine Rolirung zu treten, welche ibrerseits bas Absolute zu vernichten brobt. Es ist also nicht so fehr, wie oft behauptet wurde, bas Kehlen eines Individuations, prinzipes, mas ben Spinozismus mit sich felber in Widerspruch

bes 2. B. b. Eth. nicht nur Ibee bes Körpers, sondern auch Ibee dieser Ibee, er denkt sein Denken, ist selbstwußt — und dieser selbstwußte menschliche Geist, diese Ivee der Ibee ist in Gott; aber sie ist in Gott doch stets nur, wie der Modus in der Substanz, d. h. sie ist in Gott als in etwas Anderem so schon Böhmer, s. S. 59. Selbstwußt und persönlich ist Gott also nach Spinoza ebenso wenig als körperlich — obgleich er denkend ist und ausgedehnt. Hieraus allein wird wahrscheinlich, daß die intellektuale Liebe Gottes zu sich selbst (s. Löwe, a. a. D. 289) im Sinne Spinoza's mit der intellektualen Liebe des menschlichen Geistes zu Gott gleichbedeutend ist. Ausdrücklich spricht dies Eth. V, 36 so aus: Mentis amor intellectualis erga Deum est ipse Dei amor, quo Deus se ipsum amat (scil. in modis) — und er fügt sogar noch die Beschränkung hinzu: non quatenus infinitus est, sed quatenus per essentiam humanae mentis sud specie aeternitatis consideratam explicari potest. Im sübrigen sehmans gg. Löwe (a. a. D. 120—124).

bringt: Das Bariationsprinzip fehlt — auch nicht bem Spinozismus überhaupt, wohl aber bessen pantheistischem Monismus, welcher durch jenen Mangel zu einem Bündniß mit einem geradezu atomistischen Naturalismus genöthigt wird und dadurch seine Hegemonie unrettbar verliert.

Zwei Fragen nämlich erheben sich zunächst bei ber Untersuchung über Spinoza's Bariationsprinzip:

- 1) welches ift bas Wefen,
- 2) welches ber Urfprung ber Unterschiebenheit und Veränberung bes Weltseins? Nach beiden Seiten betrachtet Spinoza selber zunächst baszenige Weltsein, welches unter bas Attribut ber Ausbehnung fällt.
- 1) Auf die erste Frage 1) also antwortet er: ber Unterschied ber endlichen Dinge ist kein qualitativer, sondern nur ein quantitatiper. Da von der Substanz durch die ersten Definitionen selbst. fowie burch die daraus gezogenen folgerichtigen Schlüffe 2) ber Amedbeariff ganzlich ausgeschlossen ist, so ist bas Gesetz ber Dinge bie Canfalität allein; alle Dinge find folglich nur "Effette" ober Wirfungen und muffen als folche begriffen werben (vgl. Eth. I. Axiom. 3. 4. ed. Brud. p. 188). Go ift benn jebes einzelne Ding ein bestimmter Effett, und bie verschiedenen einzelnen Dinge können nur perschieben sein burch bas Mehr ober Weniger von bewirkenden Urfachen, aus benen fie resultiren. Und umgekehrt "nichts eriftirt, mas nicht felber feiner Natur nach irgend einen Effektus bervorbringe" (Eth. I, 36. vgl. 34. 35), und fo find nach diefer aftiven Seite bie einzelnen Dinge nur verschieben burch bas Mehr ober Minder von Wirkungen, von benen fie felbst die bewirkenden Urfachen find. — Wenn nun also die Verschiedenheit und Beranderlichkeit im Weltsein auf bas verschiedene Mag von Kräften zurudauführen ift, aus benen die einzelnen Dinge in ber ftets wechselnben Beschaffenheit ihrer verschiedenen Daseinsmomente entstehen, fo er-

<sup>1)</sup> Auch an biefer Stelle schließen wir uns eng ber lichtvollen Darftellung R. Fischer's an (f. a. a. D. S. 399-405).

<sup>2)</sup> s. bef. Eth. I, 17 Schol. ed. Brud. pp. 202 - 204 u. b. Appenbir zu Eth. I, pp. 217-222.

hebt sich nun die neue Frage, was die verschiedene Vertheilung der Weltkräfte leite, was dabei das Maßgebende sei? Die Antwort Spinoza's lautet:

2) Der Ursprung ober bas Bringip ber Unterschiebe und Beranderungen amischen ben einzelnen Körpern als endlichen Mobis find die "unendlichen Modi" ber Bewegung und Rube (Eth. II, 13; bazu bie Scholl. Lemm. u. f. w. ed. Brud. pp. 233-239). Alle Körper (Ax. I, p. 234) sind entweder in Bewegung ober in Ruhe, oder, da Ruhe nur "gehemmte Bewegung" ift, alle Körper bewegen sich bald schneller bald langfamer (Ax. II, p. 234). Diejenigen Körper nun, welche fich ansschlieflich burch Bewegung und Rube, burch Schnelligfeit und Langsamfeit von einander unterscheiben, find die einfachsten Körper (corpora simplicissima Ax. p. 236), bie "Elemente ber Körperwelt." Wenn nun mehrere biefer einfach sten Körper von den übrigen so afficirt werden (Defin. p. 236), daß fie fich ihre Bewegungen gegenseitig mittheilen und fo auf einander stoßen, so bilden diese vereinigten Körper zusammen einen "zusammengesetzten Körper " (corpus compositum), ein "Individnum zweiter Art" (inviduum secundi generis), welches sich von ben übrigen Individuen berfelben Stufe nur durch bie Bahl ber concurrirenden einfachsten Körper unterscheibet, welche in ihm enthalten sind. Er ist vollkommener, ale bie einfachsten Korper, weil er mehr Wirkungen in fich vereinigt und mehr Wirkungen von fich ausgehen läßt. Ans ber Composition mehrerer Körper ber zweiten Stufe entsteht ein Individuum britter Art mit wieder erweitertem Mag ber Kräfte u. f. f. Confequenter tounte allerdings ber Grundfat von bem nur Quantitaven ber forperlichen Unterschiebe nicht festgehalten werden.

Fragt man nun aber endlich, was benn bas leitende Prinzip ber Bewegung und Ruhe selber sei, so ergiebt es sich, daß Spinoza, um ben Zusammenhang ber im zweiten Buch der Ethik enthaltenen Körpersehre mit der Lehre des ersten Buches von der allumfassenden Substanz zu sichern, schon im voraus mit einem Glaubenssatze geantwortet hat: die Nothwendigkeit der göttlichen Natur sei es, aus welcher auch die mannichsach verschlungene Reihe der endlichen Urhen hervorgehe. Und in der That: so verwickelt auch der Causalammenhang der Bewegungen ist, durch welche die endlichen Körper i unter einander determiniren (Eth. I, 28), so ist der Begriff des fälligen dennoch nicht nur von den "unendlichen Modis" (Eth. I, ), sondern ebenso von den endlichen Modis, von deren Bewegunt und gegenseitigen Einwirkungen auf das bestimmteste ausgeschlose. Denn so heißt es bei Spinoza (Eth. I, 29. Demonstr.):

- 1) Alles, was ift, ift nur in Gott. Gott aber ift nothwendigerife, nicht zufälligerweise. Folglich ist auch alles endliche Sein, so it es in Gott ein Sein hat, nothwendiges Sein.
- 2) Alles, was wirkt, wird zu diesem Wirken burch Gott als erfte Ursache bestimmt. Gott aber wirkt frei, b. h. aus der Nothendigkeit seiner Natur heraus; folglich ist auch alles endliche Wirzuchtwendiges Wirken 1).

Hiermit ware benn Spinoza's Monismus scheinbar gerettet, 1 so mehr als durch die Definition der Bewegung und Ruhe als mendlicher" Modi auch deren Beziehung auf die unendliche Sub-1113 gewährleistet scheint.

Aber vergeblich weichen wir ber letten Frage aus: wie kann e Nothwendigkeit ber fpinoziftisch gedachten unveränstlichen Gottnatur ein Geschehen, wie Unterscheibung ab Beränderung regieren, welches ihrem Wesen nicht zr fremd, sondern geradezu widersprechend ist?

Von Seiten bes spinozistischen Monismus bleibt biese Frage ibeantwortet; erst Spinoza's unfreiwilliger, aber unvermeiblicher somismus ist es, welcher bieselbe erlebigt, indem er die einfachsten Irper mit bewegender Araft ausrüstet und nun auch die Ursacher Beränderung in diese einfachsten Körper selber verlegt. Ein mentlicher Modus" hätte für Spinoza selber, wenn er in der infequenz seines Shstems verblieb, ein Unbegriff sein müssen.

<sup>1)</sup> Darin also wird wohl ber Darstellung von K. Fischer zu widersprechen n, wenn er (a. a. D. S. 370) ben unenblichen und nothwendigen Modis (mit er auf dem Ansang von Eth. II beruhenden scheinbaren Berechtigung) die endsen Modi als "zusällige" gegenüberstellt und schon dadurch, ohne es zu wollen, t ganzen Zusammenhang des spinozistischen Spstems thatsächlich auslöst.

Die Joee aber von einer "Substanz, die sich nicht verändert, während ihre eigenen Modi sich verändern," wie sie schon der Traktat ausstellt (p. 30. 32) und das Scholion zu Eth. II. 13 (p. 238) dieselbe wiederholt, ist gerade deswegen ein unvollziehbares Postulat, weil Spinoza selber im monistischen Interesse die Modi alle mit der Substanz auf eine so innige Weise verbunden hat, daß alles Geschehen in den Dingen im Grunde für ihn nur ein Geschehen in Gott selber sein kann 1). So übt Spinoza's Gottesbegriff an sich selber eine strenge Kritik.

Die taftenben Bemerkungen Schleiermachers über bas Wefen bes Spinozismus erscheinen bemnach angesichts ber geringen Silfsmittel, mit benen er für biefen Gegenstand ausgeruftet mar, als unzweibeutige Beweife einer früh genialen fritischen Umficht und Scharfe. Dag einer feiner alteren Zeitgenoffen, Mofes Menbelsfohn, aus ben Jatobi'ichen Erlauterungen bes Spinozismus einen ähnlichen inneren Widerspruch berausfühlte und von diesem aus auf bie Unhaltbarbeit bes fpinogiftischen Gottesbegriffes schloß, kann ben boben fritischen Tatt Schleiermachers nur bestätigen. "Bisber glaubte ich immer," jo schreibt Menbelssohn an Ratobi, "nach bem Spinoza habe bloß das einzige Unendliche Substantialität . . . Sie geben (biefelbe) bem Einzelnen." - "Wenn in allen übrigen Spftemen ber Uebergang vom Unendlichen jum Endlichen schwer zu begreifen ift, so scheint mir nach biefem Spftem ber Rudweg von bem Endlichen in das intensiv Unendliche schlechthin unmöglich zu fein" (f. Jak. a. a. D. S. 118. 119). Und in ber That, auch barin wird

¹) Wenn wir asso bem Schleiermacherschen Sate eine Berechtigung einräumten: baß Spinoza's Lehre von den Attributen augenscheinlich nur ein Berhältniß mittelbarer Immanenz oder Inhärenz zwischen Gott und Welt statuire, so ist diesem Zugeständniß durch die Fassung der Attribute als "oberster Gattungen des Seins" seine Bedeutung genommen worden. Eine wirkliche Bermittlung zwischen Substanz und Modis verbleibt den Attributen nur bei den anderen drei Auffassungen derselben als Anschauungssormen des Berstandes oder als Bermögen oder Eigenschaften Gottes. Uebrigens wird es hoffentlich unnöthig sein, die gegebene Auffassung der Attribute als oberster Gattungen des Seins (natikrlich der Substanz) zu schülzen gegen Bedenken, welche etwa aus Spinoza's Polemit gegen die aus den Dingen (den einzelnen Modis) abstrahirten "Universalbegriffe" (Eth. II. 40. Schol. 1.) herrühren möchten.

Menbelssohn Recht behalten müssen: "kein Zusammennehmen bes Singeschränkten führt zu bem Uneingeschränkten." Alle Bersuche Spinoza's, trot bes Eth. II. aufgestellten Programms seiner Physis dem obersten Postulate seines Substanzbegriffes gerecht zu werden und durch die Abdition der "Individuen" erster, zweiter, dritter Art n. s. w. zu dem einen "Individuum der Natur" zu gelangen (Eth. II, 13. Schol. 2. p. 238), haben daher nicht mehr Werth, als die besonders in den Briesen zerstreuten, nie ausgeführten Bersprechungen einer umfassenderen Durchsührung seiner Körperlehre im ursprünglichen Sinne seines Shstems ').

Absichtslos sind nun übrigens, wie es scheint, in der vorgetragenen Ansicht von dem Wesen des spinozistischen Gottes und Weltbegriffs die vier verschiedenen Auffassungen desselben Gegenstandes, wie der erste Abschnitt kurz über sie berichtete, durch den schlichten Gang der Untersuchung zu einer Art von Bereinbarung zusammengeführt worden. Die atheistische und die theistische wurden nur zum Theil verworsen, zum anderen Theil lösten sie sich selbst in die pantheistische Betrachtung auf; der setzeren aber wurde als mitberechtigt eine naturalistische Auffassung des Spinozismus beispeordnet, welche wegen ihrer atomistischen Grundlage sich ungenauersweise für materialistisch ausgab.

Der so begründeten Ansicht von Spinoza's Theologie und Ko8mologie entsprechen nun aber mit unverkennbarem, innerem Zusammenhange seine anthropologischen Grundanschauungen ebensosehr, als seine Ethik im engeren Sinne und sein Religionsbegriff. Seine

### Lehre vom Menschen

zunächst steht unter bem unmittelbaren Ginfluß seiner Substanzund Attributslehre.

Gott, die Substanz, ist ausgebehntes und benkendes Sein; die Modi des ausgedehnten Seins heißen Körper, die Modi des denstenden Seins sind die Joeen. Je mehr einfache Körper sich zur Bildung eines zusammengesetzten Körpers vereinigen, desto volltom-

<sup>\*)</sup> And Erbmann (a. a. D. S. 85—98) kommt folieflich auf eine ber Schleiermacherschen ganz ähnliche Beurtheilung bes Spinozismus hinaus, vgl. S. 30 biel. Abh.

mener ift er, benn besto mehr fann er felbst auf die übrigen Rörper einwirken. Der vollkommenste Körver ift ber menschliche: benn ba er ber am reichsten zusammengesetzte ift, fo tann er auch auf bie Börperwelt außer ibm bie mannichfaltigften Wirtungen ber Bewegung und ber Anordnung ausgeben laffen (Eth. II, 13. Post. 1. 6. ed. Brud. p. 238). Daffelbe Ding nun, welches unter bem Attribut ber Ausbehnung als Körper erscheint, ist Ibee unter bem Attribut bes Denkens; ber menfchliche Körper unter bem Attribut bes Denkens ift Geift (mens). Das Objekt bes menschlichen Beistes ift zunächst (mas er nicht felber ift, gemiffermaßen fein Richt=Rch) ber menschliche Körper (Eth. II, 13). Der Geift ift also die Idee bes menschlichen Körvers - nicht etwa ein abstratter Begriff, sonbern: wie der menschliche Körper fort und fort von außen ber afficirt wird und nach außen wirft, so ift ber Beift die stets lebenbige, wechselnde Ibee biefer mannichfachen, ebenfalls stets wechselnben Affektionen und Wirkungen bes eigenen Körpers (Eth. II, 14. Dem.; II, 19).

Dreisach aber ist die menschliche Erkenntniß nach Ursprung und Werth. Die sinnliche Empfindung, welche durch die vorübergehende gegenseitige Einwirkung zweier oder mehrerer Körper hervorgerusen wird, begründet nur eine Meinung oder Einbildung ') von diesen Körpern. Eine vernünstige ') Erkenntniß ist dagegen die, welche, auf Grund gemeinsamer Begriffe (notiones communes) von den Gesetzen des Geschehens in der Körperwelt, von den momentanen sinnlichen Empfindungen aus in das innere, nothwendige Wesen der auf einander wirsenden Körper einzudringen d. h. die endlichen Modi auf die ewigen und unendlichen Attribute Gottes zurückzusühren weiß '). Umgekehrt endlich geht die dritte und höchste Erkenntnißart von der Anschauung der ewigen Attribute Gottes selber aus, um von

<sup>1)</sup> Cognitio primi generis, opinio vel imaginatio, solicisent entwicter ex experientia vaga oter ex signis.

<sup>2)</sup> ratio et secundi generis cognitio.

<sup>3)</sup> Anbers wird ber Unterschied der zweiten von der britten Erkenntnisart nicht zu formuliren sein; denn schon diese cognitio secundi generis wird als nothwendig wahr hingestellt (Eth. II, 41.).

hier die Dinge im Lichte bes göttlichen Befens allein zu begreifen. Dies ist intuitives Wiffen (Eth. II, 40. Schol. 2).

Der volle spinozistische Beistesbegriff tann aber nicht gewonnen werben, wenn nicht zu biefen Bestimmungen noch ein Clement binangefügt wird: bas Selbstbewußtsein (idea mentis). biefes Element ber gange Geistesbegriff in sich ein illusorischer, "bas Denten offenbar tein Denten" ware, ift ebenfo gewiß, als bag Spinoza baffelbe jur Conftruftion feines Sittlichfeitsbegriffs unmöglich entbehren tonnte - und bag es im Rusammenbange seiner Beifteslehre nur burch einen deus ex machina im eigentlichiten Sinne, burch einen plotlichen, an fich unmotivirten Refurs auf bie abttliche Subitanz ale benkende gewonnen wird '). Eth. II, 13 febrte noch: bas Objekt ber Ibee, welche ben menschlichen Geift constituire. fei ber Körper ober ein bestimmter Mobus ber Ausbehnung und nichts Anderes (et nihil aliud). Demgemäß beißt es auch Eth. II. 19: ber menichliche Weift erkenne feinen Körper, fogar icon beffen bloges Dasein ausschließlich burch bie Ibeen von den Affettionen bes Körpers. Gine logische Röthigung, nunmehr über ben Rorper und beffen Affektionen ale Objekt bes Geiftes hinauszugeben. war in diesem abgeschloffenen, wenn auch etwas durftigen Gedaufen= freise nicht enthalten. - Aber plöglich geht bie 20. Broposition auf Gott über und erklart in Gemeinschaft mit Prop. 21: ba es in Bottes allumfassenden Denken eine Idee von dem menfchlichen Beifte

<sup>1)</sup> Eine ähnliche Operation auf bem Gebiete ber Ausbehnung vorzunehmen, baran benkt Spinoza nicht trot bes sonst so gestissentich sestgehaltenen Parallelismus ber Attribute. Zuerst machte Erbmann (Verm. Aufs. S. 181) mit gründslichem Beweise auf das Gewaltsame ber spinozistischen Theorie von der idea mentis ausmertsam. Dem gegenüber hebt K. Fischer dies Doppelte hervor (a. a. D. S. 469–472): 1) Geist und Körper seien dem Spinoza eins; wenn es also eine Ivee vom Körper gebe, so gebe es auch nothwendig eine Ivee von dem mit dem Körper identischen Geiste. 2) Die Iveen von dem Körper seien dem Spinoza Produkte des Geistes, daher auch seine Objekte; denn alles endliche Sein (folglich auch sene Produkte des Geistes selbst) sei sein natürliches Objekt. Was das Erste anbetrisst, so antwortet darauf die Aussikhrung unsers Textes aus S. 80 ("Hiermit ist aber dennoch u. s. w.) Das Zweite aber beruht auf einer Anschauung, die kaum spinozistisch genannt werden möchte; nach Spinoza ist eher der Geist ein Produkt der Iveen, als umgekehrt die Iveen Produkte des Geistes.

geben musse (ber menschliche Geist aber ein Theil bes unenblichen Denkens Gottes selber sei Eth. II, 11. Cor.), so musse biese Ibee (Gottes) von dem menschlichen Geiste mit diesem selber vereinigt sein, und zwar auf dieselbe Art, wie der Geist an sich mit dem Körper vereinigt sei, d. h. der menschliche Geist musse selmen Wesen nach selbstbewußt sein. Hiermit ist aber dennoch etwas Anderes, als der menschliche Körper Objekt des menschlichen Geistes geworden, nämlich: die Ivee des Körpers oder der Geist selbst. Geist und Körper sind nun allerdings nach Spinoza eins in ihrem Substrat (in ihrer res) 1), welches ein Theil des göttlichen Seins ist; aber identisch sind sie auch ihm nicht, denn Denken und Ausdehnung sind ihm nicht identisch i, sondern zwei verschiedene Attribute Gottes, aus der unendlichen Fülle verschiedener göttlicher Attribute für den Wenschen allein erkennbar, weil er in ihnen beiden sein Wesen hat.

Aus biefen allgemeinsten Daten ergiebt sich für ben Geistesbegriff Spinoza's Folgendes:

Der menschliche Geist ist eine Summe von Ideen, beren Objekt zunächst der eigene Körper und die ihn afficirende Körperwelt, sodann aber auch die eigenen Ideen von dieser Körperwelt sind — nicht eine Funktion des Körpers (materialistisch), auch nicht (idealistisch) dem Körper übergeordnet, auf ihn zu wirken, ihn zu leiten 3), — ebensowenig mit ihm identisch, als ihm gegenüber mit einer besonderen Seelensubstanz begabt, wohl aber auch ein Theil der göttlichen Substanz, daher verbunden mit dem Körper in der Einheit ihres substanz, daher verbunden mit dem Körper in der Einheit ihres substanztellen Substrats und zugleich demselben beigeordnet als die sich selbst objektive Idee, welche seine wechselnden Afsektionen und Wirkungen stetig begleitet.

Db und inwieweit eine folche Faffung bes Grundverhaltniffes

<sup>1)</sup> Eth. II, 21. Schol. nennt sie Spinoza sogar unum individuum.

<sup>2)</sup> R. Fischer bleibt fich wohl selber in bieser Beziehung nicht ganz treu, wenn er a. a. D. S. 397 Denken und Ausbehnung als "von Ewigkeit her identisch" bezeichnet und S. 462 sagt: "Sobald aber der Geist nur durch den Körper erklätt wird, so ist der Unterschied zwischen Denken und Ausbehnung ausgehoben und damit das Prinzip des Spinozismus verlassen."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eth. II, 7: Ordo et connexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum.

von Leib und Seele, welche wir die parallelistische nennen möchten, bie Schwierigkeiten der materialistischen und der idealistischen Psp-chologie zu heben geeignet sei, diese Frage gehört an einen anderen Ort. Aber ein Doppeltes verdient aus dem Inhalte der gegebenen Definition hervorgehoben zu werden.

1. Der menschliche Geist ist eine Summe von Jbeen. Summe aber ist keine Einheit. Es fehlt bei Spinoza dem menschlichen Geiste die Einheit des Subjekts. Auf das ausdrücklichste betont er es, daß der Intellektus ihm nur eine Bielheit von Intellektionen oder Erskenntnisakten sei — und er muß es betonen.

Auf ber einen Seite ergiebt fich ihm biefe Nothwendigkeit aus bem Barallelismus ber atomistisch gebachten Körperwelt. Wie ein jeber zusammengesette Körper, also gang besonders ber menschliche, nur ein Aggregat mehrerer einfacher ober selbst schon zusammen= gefester Rörper ift, fo tann ihm auch ber menschliche Beift nichts fein, als ein Aggregat von Ibeen ber Körper ohne bas Centrum ber geiftigen Berfonlichkeit. Gerabe bier verrath bas fpinozistische Selbstbewußtsein seinen fremden Ursprung, indem es nicht magt, die ihm autommenbe relative geiftige Selbständigfeit ju beanspruchen, sondern gleichsam als ein bloger Refler von bem Lichte bes gottlichen Dentens erfdeint. Bum Geiftesbegriffe Spinoza's gebort alfo thatfachlich auch die "Idee von der Idee"; aber biese zu einem in sich centrirenden, für sich seienden, selbstbewußten 3ch zu erheben, murbe er von ber anderen Seite burch fein monistisch pantbeiftisches Grundbestreben gehindert, welches nichts auch nur relativ für sich Seiendes besteben laffen konnte, fonbern alles endliche Sein, bas benkenbe wie bas ausgebehnte, in bas benkenbe und ausgebehnte Sein Gottes versenkte. Dies führt zugleich auf die andere Gigenthumlichkeit ber gegebenen Definition.

2. Der menschliche Geist ist nur eine Summe von Ibeen ober Intellektionen, das Erkennen allein constituirt den spinozistisschen Geistesbegriff, das Wollen ist nur ein Bejahen oder Verneisnen einer Erkenntniß (Eth. II, 49), nicht eine dem Erkennen beisgeordnete, gleichwerthe Geistesfunktion.

Spinoza kann zwar ben Begriff bes Willens nicht gang ent= 6 mibt, Spinoza u. Schleiermacher.

bebren: er bedarf feiner zur Vorbereitung auf die Ibeen bes Triebes und ber Begierbe. Aber wie er ihn wiederum im Interesse bes Barallelismus mit seiner Körperlehre atomistisch in eine Bielheit von Bolitionen ober Willensaften auflöfen (Eth. II, 49. Dem.) und eine "abfolute Käbigfeit" bes Willens leugnen muß. fo tann er ibn im Interesse seiner Substanglebre überhaupt nur als eine Mobififation bes Denkens gelten laffen, muß Willen und Intellett im Grunde für ibentisch erklären (Eth. II, 49. Coroll.). Die Ursache ist klar: ber Wille als ein besonderer Faktor des menschlichen Geisteslebens hat irgend ein Element ber freien Spontaneität nothwendig ju feinem Inhalte, und es ift febr fraglich, ob nicht ein folches fcon in ber Lehre von ber Bejahung, besonbers aber in ber bazugehörigen von der Berneinung der Erkenntnisse mitenthalten ist 1). Die Freibeit aber kann für Spinoza nicht ein anthropologisches Brincip fein, fann ihm nur Bedeutung haben 1. als fosmologisches ober, mas für Spinoza gleichbebeutend ift, als theologisches Postulat und 2. als Produkt bes ethischen Brogesses.

Wenn Gott allein ein Sein hat und die Dinge als Modi nichts außer ihm, nichts für sich sind, sondern ausschließlich in ihm leben und weben, so können sie als solche nur Theil haben an der Freiheit Gottes selber, können von ihr und in ihr leben, nicht aber außer ihr und, was damit zusammenhängt, gegen sie ein Leben individueller Freiheit führen; dies würde dem Untergange, der Bernichtung ihres Seins gleichkommen. Gottes Freiheit (Eth. I. Def. 7)

<sup>1)</sup> Bgl. Frid. Urtel, Spinozae doctrina de voluntatis humanae natura exponitur et examinatur, Hal. Sax. 1868. Der Bf. sucht zu beweisen (S. 27), baß ein "verneinenber Wille" für Spinoza ein innerer Wiberspruch ist.

<sup>2)</sup> Bgl. die ungefähre Umschreibung bieser spinozistischen Freiheitslehre bei Ruhn, der Freiheitsbegriff, Berl., W. Weber 1868, S. 56: Es dürfte mehr als ein bloßes Gleichniß sein, wenn wir den individuellen Geist zur Freiheit in dasselbe Berhältniß setzen, welches die Pflanze zum Lichte hat. Die Pflanze, in dem aufsteigenden Wuchs ihrer Zweige und Blätter, in dem Farbenzauber ihrer formenreichen Bluthe — sie ist das Licht nicht und leuchtet nicht, aber ihr Leben stammt aus dem Lichte. Der persönliche Geist in seinem himmelangehenden Fluge, in dem fruchtbaren Weben seiner bildungsreichen Kraft — er ist die Freiheit nicht und schafft nicht frei, aber sein Leben stammt aus der Kreiheit.

besteht nun aber darin, daß er ausschließlich aus der Nothwendigkeit seiner Natur heraus ist und handelt und weder in seinem Sein noch in seinem Thun von außen bestimmt wird. Die endlichen Wesen also (d. h. dier: der Mensch), sowie sie sich einerseits unter einander beterminiren und daher auch von einander determinirt werden, tonen andererseits diesen Zustand ausschließlichen Bestimmtseins von den endlichen Dingen her nur überwinden, d. h. frei werden, wenn sie sich selber in die Nothwendigkeit der Lebensgesetze des unendlichen Gottesseins einsügen. Willkür ist die wesenloseste aller Erfindungen der Jmagination (f. bes. Eth. IV. Praes.).

Hatten sich so die beiden Grundelemente der spinozistischen Gott= und Weltansicht mit Erfolg vereinigt, um in Betreff der entsprechenden Geisteslehre ihre beiderseitigen Ansprüche an dieselbe gemeinsam zur Geltung zu bringen, so traten sie nun gleichsam neugekräftigt aus einander, um ein jedes in seiner Art sich innerhalb des spinozistischen Shstems weiter wirksam zu erweisen: dem alos= mistisch=pantheistischen Gottes= und Weltbegriffe Spinoza's entspricht allein ein mhstischer Religionsbegriff, seinem atomistischen Naturalismus ein subjektivistischer Sittlichkeitsbegriff. Seine

#### Ethik

zunächst gründet sich bekanntlich auf das eine Prinzip der Selbsterhaltung.<sup>1</sup>). Muß nicht das zu Erhaltende etwas unbedingt Werthvolles sein? Bejahen aber kann diese Frage nicht derjenige, welcher alles einzelne Sein nur als Modus des Unendlichen gelten läßt, sondern allein der, welcher das Unendliche erst aus einem substantiellen Endlichen in seiner Einzelheit und Bielheit resultiren läßt. Und in der That, die spinozistische Ethis im engeren Sinn muß uns zunächst als die classische Gestalt des neueren ethischen Subjektivismus erscheinen.

<sup>1)</sup> Eth. IV, 18. Schol.: Da bie Bernunft nichts gegen bie Natur forbert, so forbert sie, baß ein jeber sich selbst liebe, suche, was ihm wahrhaft ulthlich ist, alles bas begehre, was ben Menschen wirklich zu größerer Bolltommenheit silhrt, mit einem Worte, baß ein Jeber, so viel an ihm ist, bas eigene Sein zu erhalten strebt. Eth. IV, 20: Je mehr ein Jeber seinen Nutzen such, b. h banach strebt und es vermag, bas eigene Sein zu erhalten, besto tugenbhafter ist er.

- 1) Die Ethik ift nach Spinoza nicht Pflichtenlehre, b. h. nicht Lehre von objektiven Geboten bes Handelns. Diese würden sich an einen Willen richten, der nur insoweit existirt, als er mit der Erkenntniß eins ist. Die Erkenntniß aber kann nicht von außen her gesorbert oder geboten werden. Sie ist vielmehr die von innen heraus allmählich sich entwickelnde Bollkommenheit des Menschengeistes, welcher die unklaren Borstellungen der Jmagination von den vergänglichen Bestimmtheiten der Dinge überwindet, sich zu ihrem nothwendigen Wesen erhebt, darin das göttliche Sein in seinen ewigen Attributen schaut und somit wiederum für die Betrachtung der Dinge den göttlichen Standpunkt selber gewinnt.
- 2) Die Ethik ist aber nach Spinoza auch nicht Güterlehre, b. h. nicht Lehre von einem objektiv Werthvollen außer bem Menschen; vielmehr das höchste Gut ist ihm die höchste Tugend selber in dem Zustand der Vollendung (Eth. IV, 28). Daher ist ihm
- 3) die Ethit wesentlich Tugendlehre, die Tugend aber wesentlich: Thätigkeit des Subjekts') für das subjektio Nütliche.

Tugend ist also Thätigkeit zunächst; ihr Gegensatz ist das Leiden von den Affekten her. Die Affekte sind die Determinationen unseres Daseins, welche dasselbe von den übrigen daseienden Dingen außer uns erfährt. Als ein Glied in der Kette der endlichen Dinge, welche die ewigen Gesetze der Causalität und der Nothwendigkeit zusammenhalten, wird der Mensch fort und fort von anßen her bestimmt. Die Borstellungen nun von den Dingen, welche auf diesen vorübergehenden Affekten allein beruhen, sind die unklaren Borstellungen oder inadäquaten Ideen der Imagination. Bon dem Triebe nach Selbsterhaltung erfaßt, werden aber diese unklaren Borstellungen zur leidenden Begierde nach den vergänglichen Gütern — denn nur das Bergängliche an den Dingen hat die Imagination begriffen.

Die Ueberwindung dieses Leibens von den Affekten her ist der Inhalt der sittlichen Thätigkeit. Da die Ursache jenes Leidens die unklaren Borstellungen sind, so kann das Handeln nur in dem Er-

<sup>1)</sup> Diefen Ausbruck mit stillschweigenber Beschränkung zu gebrauchen, obgleich ihn Spinoza nicht anwendet, berechtigt wohl mehr als hinreichend bas sehr scharfe unus quisque, auf welches Spinoza fort und fort seine ethische Lehre zuspitt.

fassen abägnater Ibeen, b. h. in der Funktion des Intellekts, bestehen, welcher die Dinge in ihrem ewigen Wesen, in ihrer Beziehung zur Substanz und auf diesem Wege die Gesetze der Weltordnung überhaupt erkennt. Bon dem Triebe nach Selbsterhaltung ersaßt, lenken diese abäquaten Ibeen den menschlichen Geist von den endlichen Dingen ab zur Begierde allein nach dem wahrhaftig Seienden, nach Gott d. h. sie veranlassen ihn, das ihm wahrhaft Rütliche und seine Bollkommenheit wahrhaft Fördernde zu suchen oder "sich selbst zu erhalten." Daß diese Ibeen nicht von außen der kommen können, ist klar; von außen empfängt der menschliche Geist nur vorübergehende Sindrücke von dem Bechsel des Irdischen. Folglich kommen sie aus dem Geiste selber, sint also an sich ein Handeln, sind mithin Lebenskraft, Lebensmacht und diese "Macht ist Tugend" (Eth. IV. Desin. 8: per virtutem et potentiam idem intelligo).

Wenn nun folche machtverleihende Thätigkeit Tugend ift,

- 1) wessen Thätigkeit ist sie? Offenbar nur die der Erkenntniß. Der Wille, der als relativ selbständige Funktion des Menschengeistes aus der Psichologie ausgeschlossen worden war 1), hat auch
  für das Ethische keine wesentliche Bedeutung. Er ist die einsache Bejahung der adäquaten Erkenntniß und zwar die nothwendige Bejahung desselben; denn ein Handeln des Willens gegen die adäquate Erkenntniß gilt dem Spinoza für ebenso unmöglich, als ein jeder Protest der Willsür gegen die mit Nothwendigkeit von außen her uns bestimmenden Afsektionen.
- 2) auf wen ist die tugendhafte Thätigkeit gerichtet? Offenbar nicht auf die Dinge außer uns; von ihnen her kommt vielmehr auf uns die wechselvolle Vielheit der äußeren Einwirkungen und somit von ihnen allein die Sollicitation zur Thätigkeit überhaupt. Auch nicht auf unseren Leib; denn eine Einwirkung des Geistes auf den Körper ist nach den ersten Elementen der spinozistischen Psychologie schlechthin unmöglich. Daher kann das Objekt der sittlichen Thätig-

<sup>\*)</sup> Der sich allerbings, wie vorherzusehen war, in ber elementaren, unentwicklten Form bes Triebes und ber Begierbe bennoch in bem Zusammenhange bes Spstems eingefunden hat.

teit im Grunde nur ber menschliche Geist selber 1) sein, nämlich in seiner primitiven Form als Jmagination b. h. als Quelle inadäquater Jbeen 2).

3) welches ist ber Zwed ber sittlichen Thätigkeit? Diese Frage weist der Spinozismus einfach zurück, indem er jene sittliche Thätigkeit als Selbstzweck hinstellt. Wie der Zwed von Gottes Sein und Thun ausgeschlossen wurde, weil darin die Bedürstigkeit Gottes nach einem Sein außer ihm läge, so wird nun auch das sittliche Thun des Menschen mit einer Art von Autarkie ausgestattet. Nicht einmal eine individuelle Ausbildung der ethischen Thätigkeit ist in deren Forderungen mit ausgenommen; sie ist in allen qualitativ identisch, nur quantitativ unterschieden, und es sind nur unbedeutende und unvermittelte Anklänge des Spinozismus an ein Prinzip der sittlichen Eigenthümlichkeit (wie etwa die Redeweise der Ep. 34 von einer "singularis mea natura"), auf Grund deren Schleiermacher von einer wesentlichen Bedeutung des Individuellen bei Spinoza reben konnte.

Wie nun aber die sittliche Thätigkeit bei Spinoza von jeder inneren Zweckbestimmtheit frei ist, so kennt sie noch viel weniger irgend einen objektiven Zweck außer ihr. Gänzlich unmöglich ist von diesem Standpunkte aus die Auffassung, welche dem ethischen Thun die Berwirklichung eines objektiven Ibeals des Guten im Kampse gegen ein objektiv reales Böse als seinen Zweck vorhält. Gut und Bös ist nichts Positives in den Oingen; dasselbe Oing kann zu derselben Zeit gut und bös und keines von beiden sein, je nachdem es dem einen nützt, dem anderen schadet oder zu einem dritten in gar keinem Berhältniß steht. Das heißt: die Begriffe des Guten und Bösen haben nur subjektive Bedeutung (Eth. IV. Praes.).

<sup>1)</sup> hier zeigt sich an einem unverkennbaren Anfluge von ethischem Spiritualismus, wie nothwendig es war, daß Spinoza in seine Geisteslehre ben Fakter bes Selbstbewußtseins aufnahm.

<sup>2)</sup> Allerbings fragt es sich, ob bies nicht im Grunde bennoch einer Einwirtung des Geistes auf den Körper gleichzusetzen ist; gilt doch dieser mit seinen Assetten als der Ursprung der inadäquaten Ideen, gegen welche die sittliche Thätigteit zu agiren hat. Bgl. Trendelendurg, Beitr. II, S. 89 ff.

Das Böse insbesondere ist auch nicht einmal etwas Negatives, nicht realer Gegensatz gegen das Gute; denn Gott wäre nicht Gott, wenn irgend etwas gegen seinen "Willen" d. h. gegen die Lebenszgesetze der Substanz geschähe: wie er alles Daseienden Ursache ist, so müßte er dann Ursache des Bösen, des Uebels und des Jrethums sein (Ep. 37). Bielmehr ist das Böse nur Privation (Ep. 32: malum est privationis status), Mangel (mera carentia Ep. 34) an Bollsommenheit oder Realität. Durch das Bergleichen nur des Bollsommeneren und des Unvollsommeneren sommt unser Verstand zu der Jdee des Bösen. Im Grunde aber ist diesem selber, wenn er sich die Realität des Guten und die Ueberwindung des Bösen als Zweck setzt, das erstere nichts, als: wovon er sicher weiß, daß es sein wahres Sein fördere, und das zweite nichts, als die Hemmung desselben (Eth IV. Des. 1. 2).

Somit konnte fast ber Egoismus als die bochfte Tugend im Spinozismus erscheinen - und oft bat ber Gifer bem entsprechenbe Bebauptungen aufgestellt. Mit großem Unrecht. Was ist benn nach Spinoza bas Wefenhafte bes einzelnen Seins, wenn nicht bas Sein ber Substanz felber, an welchem bas Einzelne Theil nehmen foll? Wohin führt die adaquate Erkenntnig ben menschlichen Geift. wenn nicht von allem Endlichen, also auch von der Endlichkeit und scheinbaren Eigenheit bes eigenen Seins auf bas Unendliche und Unvergängliche — was lehrt sie an jedem einzelnen ihrer Objekte, wenn nicht immer bas eine: bag bas Enbliche ein Sein nicht in fich hat, fondern ausschließlich in Gott, mit anderen Worten, bak alles endliche Wefen, insbesondere der endliche Geift, nur als Modus bes adttlichen Seins bestehe? Mithin, mas ist bem Spinoza im Grunde die Selbsterhaltung und die Sorge für den eigenen Nuten. wenn nicht bie Förderung bes Seins Gottes in uns, und was ift bas befinitive Geschick ber spinozistischen Ethit, wenn nicht eine innerlich nothwendige Auflösung ihres Wefengehaltes in eine

## Religionslehre 1),

in beren Grundzügen wir unwillfürlich bie milden Büge fpekulativer

<sup>1)</sup> Als folche ift bas ganze fünfte Buch ber Ethit anzusehen, wenn baffelbe

Mhftik erkennen? Thatfächlich ergiebt sich hier bas längst vorbereitete Resultat: Der fpinozistische Mobusbegriff ist bas allein mögliche philosophische Fundament bes mbstischen Religionsbegriffes.

Zwei charafteristische Merkmale eignen bem spekulativ-mystischen Religionsbegriffe:

- 1. Er läßt bas religiöse Subjekt als religiös erregtes in bem Objekte ber frommen Berehrung aufgeben, setzt ben religiös geftimmten Menschengeist mit bem göttlichen Geiste als identisch.
- 2. Als das Wesen der religiösen Erregung gilt ihm die Intuition, das Schauen Gottes, als Organ derselben mithin die intellektuelle Funktion des Menschengeistes.

Diese beiden Merkmale constituiren auch die Eigenthümlichkeit bes spinozistischen Religionsbegriffes.

1) Eine Auffassung des menschlichen Geistes, welche diesem eine jegliche, auch nur relative Selbständigkeit Gotte gegenüber raubt d. h. ihn nur als einen Modus des göttlichen Gelstes selber gelten läßt — eine solche Auffassung, praktisch gewendet, kann dem menschlichen Geist kein anderes Ziel der Bollendung vorhalten, als daß, wie er von Natur selbstlos ist, sich nun auch selbstlos und "gelassen") der göttlichen Substanz in Liebe hingebe, um mit ihr sich zu vermischen, einen jeden Unterschied von ihr für ewig in der Einheit des göttlichen Seins zu begraben und damit zu ewigem göttlichem Leben aufzuerstehen. Allein von solcher Auffassung aus werden jene beiden zum Theil so schroffen und abstoßenden Säse nicht nur ers

auch erst in ber 41. Prop. die Worte pietas und religio als Lösung des Welträthsels hinstellt.

<sup>1)</sup> Es sei erlaubt, beispielsweise eine Stelle aus Eccart zur Bertretung bes mpstischen Religionsbegriffes hierherzuziehen, um die eine Seite von bessen wesentlichem Bestreben zu erläutern: "Das da gesehen wirt mit ben augen da inn ich got sihe, das ist dasselb aug, das inn mich got siht. Wein aug und gotes aug ist ehn aug. Ich sprich, daß sich got in ehm hegklichen menschen, der sich zu grund gelassen hat, muß allzumal ergießen, also ganz und gar, das er in aller seiner gotheit nichts behaltet. On allen unterschend werden wir dasselb wesen und substanz und natur, die er selber ist." — Anderswo: Der gerecht ist gleich got, wan got ist die gerechtigkent; und barumb wer in der gerechtigkent ist, der ist in got und er ist selber got.

klärt, sondern in ihrer ganzen Tiefe als die dußerste Spitze und Bollendung spinozistischer Frömmigkeit offenbart: Die Liebe des Geistes zu Gott ist die Liebe, mit der Gott sich selber liebt; Gottes Liebe zu den Menschen ist eins mit der Liebe des menschlichen Geistes zu Gott (Eth. V, 36. Cor.) — und: Wer Gott liebt, kann nicht erwarten, daß Gott ihn wieder liebe (Eth. V, 19). Er hat anf alles Eigene verzichtet, um alles zu gewinnen; während sein Körper vergeht, nimmt sein Geist an der Ewigkeit und Unvergänglichkeit Gottes selber Theil. Das ist seine Unsterblichkeit.

2) Das Organ solcher religiösen Selbstidentisistation mit Gott ist der menschliche Geist als Intellektus in seiner höchsten Entwickslung, d. h. als intuitiver ') (Eth. II, 40. Schol. 2). Hatte doch Spinoza im Interesse des alleinigen Seins Gottes dem Geist als Modus d. h. dem menschlichen Geist jegliche andere Seelenfunktion neben der Erkenntniß in seiner psichologischen Theorie genommen. Jetzt pflückt er die Früchte dieser wohlmeinenden, wenn auch des denklichen Selbstwerlengnung, und es ist ihm ein Leichtes, nachzuweisen (Eth. V, 32. Coroll.), wie aus dem Intellekt als solchem, wenn er die Wahrheit d. h. Gott in adäquaten Begriffen ersaßt, die Liebe zu Gott von selber und ohne jedes Hinderniß erwachsen muß, gerade weil er auf des menschlichen Geistes Autonomie nach allen Seiten hin Berzicht geleistet hat. Wie nun auch über die Aussichrung des spinozistischen Spstems gedacht werden mag, insbesondere über seine spstematische Ansicht von dem Guten und dem Bösen und den den daraus

<sup>1)</sup> Aehnlich wie Spinoza hat z. B. Hngo vom heil. Bictor brei Grabe ber geistigen Entwickelung, in seinem Gebankenzusammenhange brei genera fidei, wie jener brei Stusen bes Intelletts. In ber Bestimmung nun bes Zustandes geistiger Bolltommenheit kann Hugo wohl schwerlich bem genannten Philosophen näher kommen als wenn er (de sacramentis 1, 20. 4) sagt: in tertiis puritas intelligentiae apprehendit certitudinem. Und kann bas Zusammentressen ber höchsten Erkenntniß mit der höchsten Liebe in dem amor Dei intellectualis prägnanter ausgedrückt werden, als in dem berühmten Worte desselben Mystikers (l. c. 2, 13. 11): udi enim caritas est, claritas est —? Wenn sich auch hierin eine verschiedene Aussassung von der Genesis des Religiösen in dem Menschen ausspricht, die Ansicht von dem Wesen der Religion kann wohl mit der des Substantialismus kaum völliger übereinstimmen.

gezogenen ethischen Conscquenzen — ber Beschluß bes Ganzen legt es dem strengsten Kritiker als heilige Pflicht auf, zu bekennen: das Streben des Spinozismus nach praktischer Seite hin, war kein anderes, als die wissenschaftliche Basis zu sinden für das auch in seinem Herzen lebendige Wort der Ewigkeit: Selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen.

Den Spinozismus für unfromm zu exklären, ist somit wohl ebenso ungerecht, als ihn unsittlich zu heißen. Weltverleugnend im Extrem hat seine Ethik ihren Hauptsehler darin, daß sie sich von der Sehnsucht nach dem "wahren, vollkommenen Sein" (Gottes) ihr eigenes Gebiet rauben läßt und nun in das Verheißungssand der Religionslehre hinüberzieht. Selbstverleugnend im Extrem versällt seine Religionslehre den praktischen Gesahren des Modusdesgriffes: sie wird zu religids, sie vernichtet das Subjekt.

Fassen wir aber die in diesem Abschnitt gewonnenen Resultate ') zusammen, so ergiebt sich kurz Folgendes:

Spinozismus ift seinem Wesen nach pantheistischer Monismus mit akosmistischen Consequenzen. Aber seine Lehre von der unendlichen und unveränderlichen göttlichen Substanz, welche alles endliche Sein in sich befaßt, kämpste vergeblich gegen den Widerstand der thatsächlichen Veränderlichkeit des endlichen Einzelseins, welches der Substanz inhärirt, einen Widerstand, welche auf den Substanz- oder Gottesbegriff selber eine mehr als gefährliche Ruckwirkung

<sup>1)</sup> Nicht etwa beansprucht die vorgetragene Ansicht, sikr eine neue zu gelten; die Hosfinung aber, der geschichtlichen Wahrheit nabe zu kommen, wird man ihr nicht verargen. Eine günstige Borbedeutung entnimmt sie für sich daraus, daß auch die hervorragendsten neueren Interpreten des Spinozismus die einheitliche Consequenz dieses großartigen Systems sast durchweg geleugnet haben. So Erdmann (s. S. 30 dieser Abh.), so Trendelendurg (S. 33). Selbst K. Fischer schließt seine begeisterte und kunstreiche Interpretation der spinoz. Ethik damit, daß er von einem "Widerspruche des Spinozismus" handelt, dessen Lösung nur dann möglich würde, wenn man im Gegensatz gegen die ursprüngliche Gestunung des Systems "die Dinge nicht mehr als Rodi, sondern als Substanzen begriffe" (a. a. D. S. 592). Die Absicht des vorliegenden kritischen Versuches konnte demnach nur die sein: die in den vorhandenen kritischen Leistungen sporadisch angedeuteten inneren Widersprüche des spinozistischen Systems in einem sundamentalen Widerspruch zusammenzusassen und wiederum aus diesem einen abzuseiten.

übte. Und in der That erhob sich von Seiten des spinozistischen Weltbegriffs in Gestalt eines atomistischen Naturalismus eine mächtige Reaktion gegen die vorangehende akosmistische Gotteslehre.

Aus einem Zusammenwirfen bieser beiben Grundrichtungen ergab sich eine Anthropologie, welche einerseits atomistisch den menschlichen Intellekt in eine Vielheit von Intellektionen auflöste und damit eine jede persönliche Einheit des menschlichen Subjekts prinzipiell unmöglich machte, andererseits aber im Interesse des ursprünglichen Gottesbegriffes den Willen mit der Erkenntniß identisszirte und den Freiheitsbegriff als kosmologisches oder theologisches Prinzip oder aber als das begrifflich sixirte Resultat der ethischen Entwicklung von sich wies.

Hiermit nun hörte das gemeinsame Wirken jener beiben Grundrichtungen auf. Die atomistische Tendenz schuf sich in einer subjektivistischen Sthik mit dem obersten Prinzip der Selbsterhaltung
einen prägnanten Ausdruck, wurde aber von der ursprünglichen Richtung des Shstems dadurch überwunden, daß der schroffe Modusbegriff der Metaphhist sich auf religiösem Gebiete in das liebliche Wesen der spekulativen Mhstik umsetzte. — Und Schleiermacher?

# III. Die verschiedenen Beurtheilungen der Schleiermacherschen Lehre, vorzüglich in ihrem Verhältniß zu Spinoza.

Wie die fremde Sprache eines neu erschlossenen großen Landes fo wurden bie Reben über bie Religion an bie Bebilbeten unter ihren Berächtern aufgenommen: mit lernbegierigem Intereffe, aber auch mit bumpfem Befremben. Gin gott : und weltflüchtiger Supranaturalismus, sowie ein Gottes nicht bedürftiger, Die Welt mit feinen vernünftigen Tugenden bevölkernder Rationalismus batte allerbings ein ziemlich bestimmtes Berlangen nach einer Fassung bes Religiösen mach gerufen, welche Gott und Welt unter einander und beide zu dem menschlichen Subjekte in vertrautere Beziehungen sette. Dies Berlangen mar in einzelnen driftlich tieferen Berfonlichfeiten, zu einer vorläufigen, gleichsam privaten Befriedigung vorgebrungen. Aber eben bas Bewuftsein von ber nur perföulichen Bebeutung des neu Erstrebten, dazu die Macht ber beiben berrschenden Grundrichtungen zwangen mit verborgener Gewalt Wunfc und Erfüllung zur größesten Bescheidenbeit. Daber mußte auch bem gegen die waltenden Beftrebungen freier gestimmten frommen Geifte eine Gefinnung schon in der Wurzel verdorben und verderblich erscheinen, welche bem religiöfen Subjette nur beshalb ein befonderes, relativ abgegrenztes Gebiet bes geiftigen Lebens anzuweisen schien, bamit es nun in feinem eigenen Reiche feine trunfene Liebesschmarmerei zur wirren Bermischung Gottes, bes Menschen und bes Universums ausarten laffen fonnte.

So ist wohl die Wehmuth aufzufassen, mit der zuerst ein hochgestellter geistlicher Freund ') von bem "Redner" als einem geist-

<sup>1)</sup> Die beiben hierher geborigen Briefe (III. S. 275-287) werben von Dilthen in die ersten Tage bes Juni 1801 gefetzt, nicht, wie von Schenkel

vollen Apologeten bes spinozistischen Pantheismus sich, wie es schien, für immer abwendete. Bielleicht habe, so äußerte sich Sack, einem Spinoza persönlich innere Ruhe, ja inneres Glück nicht gesehlt; sein Shstem aber widerstrebe dem "gesunden Berstande," bekämpfe die wahren sittlichen Bedürsnisse, zerstöre die Grundlage aller Religion: die christliche mit ihm zu versöhnen, werde auch dem Meister der Sophistik nicht gelingen. Wer den Glauben an einen "seienden und gebietenden" Gott sesthalte, der könne nimmer zusammengehen mit einem Lehrer der Religion, der diese in eine haltlose Anschauung des Universums ausgehen lasse, das Universum selber gleich Gott setze, mit dem religiösen Leben aber zugleich auch das sittliche in seinen Fundamenten untergrabe, indem er letzteres von seiner underäußerlichen Gemeinschaft mit ersterem loslöse.

Die Antwort Schleiermacher's lautete — zum Theil mit Recht — bahin, daß die Angriffe Sack's auf einem Mißverständniß seiner wahren Intentionen beruhten. Die Selbständigkeit der Religion gegenüber aller Metaphhsit — dies sei der Grundsat, für den er gesochten. Da die Religion aber ganz etwas Anderes sei, als abstraktes Denken, so könne sie auch davon nicht abhängen, ob wir "im abstrakten Denken der unendlichen übersinnlichen Ursache der Welt Persönlichkeit beilegen oder nicht." Dies beweise ihm vor anderen das Beispiel des Spinoza, der jenes Prädikat von dersselben negirt, aber seine Ethik auf dem Grunde einer durchaus frommen Gesinnung auserbaut habe. Ein Spinozisk sei er, Schleiersmacher, "so wenig als irgend Jemand."

Mehr als zwanzig Jahre verflossen seitem bis zur Herausgabe des ersten Theils der Dogmatik, nach außen Jahre heißer Kämpse und erschütternder Ereignisse in Haus und Staat, in welchen der "Redner über die Religion" seine poetische Theorie der Frömmigkeit thatsächlich zu bewähren hatte — nach innen Jahre einer geistigen Arbeit, welche dem Umsang nach wenige Theile der ganzen

<sup>(</sup>Fr. Schl. Ein Lebens- und Charafterbilb. Elberf. 1868. S. 139) in ben Juli. Uebrigens ift aus bem furz Anbebeuteten wohl zur Genige flar, baß wir Schentel's Aeußerung über Sact's "flägliche, aber echt pfäffische Art, ben Bahnbrecher einer neuen Zeit zu beurtheilen" (S. 141), nicht für gerecht halten können.

philosophischen und theologischen Denkaebiete unberührt ließ, beren intensive Rraft aber an ihren Früchten zu erfennen ift. Daß biese Beit viel an ibm "reifte" und "abflarte," fpricht er felber ohne Bebenken aus; er fügte auf bas feierlichfte bingu, baf biejenigen, welche ihn auf Grund feiner "Reben" abwechselnd bes Spinogismus und bes Herrnhutianismus, des Atheismus und des Mibsticismus geziehen hatten, ben Grund ihrer groben Miftbeutungen in bem unbegreiflichen Berkennen bes rhetorischen Charakters seiner Reden zu suchen batten. Auch unterließ er nicht, sowohl in den Erläuterungen zu feiner zweiten Rebe vom Jahre 1821 1), sowie auch gegen Anfang feiner Glaubenslehre 2), feine Meugerungen gegen ben perfonlichen Gottesbegriff als Bedenten feines dialettischen Bemuktfeins nur gegen bie anthropomorphistisch unreine Kassung jenes Begriffes binauftellen, fowie feine Unerfennung bes Bantheismus barauf zu beschränken, daß er beffen Gottesidee für nicht unfähig erklärte, auch eine Quelle religiöfer Erregungen zu fein.

Man hätte wohl erwarten sollen, daß die Polemik gegen Schleiermacher's Spinozismus angesichts der ausdrücklichen Selbstverwahrung des Angegriffenen sich wenigstens in den Grenzen der Borsicht halten würde; statt dessen wurde mehrsach im Laufe der Jahre die Anklage Sack's auf das schroffste wiederholt, allerdings auch von namhaften Gelehrten sowohl in Bezug auf Schleiermachers Gotteslehre und Anthropologie, als auch in Bezug auf seinen Religious- und Sittlichkeitsbegriff auf ein mannichsach bestimmtes Maß der Berechtigung zurückzesührt. Die große Mehrzahl kritischer Besprechungen des Schleiermacherschen Denkens galt vorzugsweis, wenn auch fast nie ausschließlich, seinem

<sup>1)</sup> f. Reben. 3. Aufl. u. ff. Anmert. 19 zur zweiten Rebe (in b. 6. Aufl. 1859. S. 138. 139.) Werke I. f. S. 279 281. Bgl. bazu auch bie Borrebe zur britten Auflage.

<sup>2)</sup> Besonbers §. 8. Zusat 2.

#### 1. Gottesbegriff 1).

Kaum lagen die beiden Bände Schleiermacherscher Glaubenslehre geschlossen vor, so bemächtigte sich ihrer ein Kritifer der Hallischen Allgemeinen Literaturzeitung (Mai 1823, No. 115—117, S. 49—72) und versuchte nachzuweisen, das ganze neue dogmatische Werk sei ein mißglückter Versuch, als das einzig richtige Verständ=niß des Evangeliums die spinozistisch=pantheistische Gott- und Welt=anschauung zu erweisen, welcher der Versasser selber zugethan sei. An einem doppelten Irrthum leide derselbe: zunächst an dem Irrthum der zur Zeit herrschenden Objektivitätsphilosophie überhaupt, welche ihn das Subjekt auf der einen Seite fast vergessen, jedensalls das In=dividuum zu einer sehr untergeordneten Vedeutung herabdrücken lasse; und dennoch gehe damit andererseits eine bedenkliche Ueberschäuung der Fähigkeiten des subjektiven Verstandes?) Hand in Hand. Richt=

<sup>1)</sup> Wir beabsichtigen natürlich nichts weniger als eine vollstänbige Ueberficht liber bie Schleiermacher-Literatur ju geben, vielmehr tann es fich bier nur barum handeln, daß mit hinweis auf bie hauptfächlichsten Erscheinungen berfelben bie mannichfaltigen über bas neue Spftem lautgeworbenen Auffaffungen und Beurtheilungen gleichsam unter einander zu einer Art von Bertehr und Gebantenaustaufch zusammengeführt werben. Bon vornherein feben wir ab von benienigen Beurtheilungen bes Schleiermacherschen Spftems, welche fich vorzugsweis ober ausfolieflich mit ber Christologie ber "Glaubenslehre" beschäftigen (benn biefe mit Spinoza's flüchtigen und theologisch gar nicht burchgearbeiteten driftologischen Aphorismen zufammenzustellen, tonnte nur als mugig ericheinen). Dabin geboren befonbers Branift. Ueber Schleiermachers Glaubenslebre. Berlin 1824 (ber Berfaffer will barthun, "bag nach Schleiermacherschen Bringipien ber vollenbete Menich ober ber Erlofer nicht in ber Mitte, sonbern erft am Enbe ber Geschichte erscheinen tonnte.") Erdm. Gesch. b. Philos. II. S. 633., sodann bie von Schleiermacher felbst in feinem ersten Senbschreiben an Lucke beantworteten Rrititen bon Steubel und Baur in ber Tubinger Zeitschrift, jum Theil auch Bretfoneiber in ber 3. Aufl. feines Handbuchs ber Dogmatif ber evang.-luth. R. Leipz. 1828 und Dorner in f. Chriftologie, 1. Aufl. in 1 Banbe. Stuttg. 1839 (ausgearbeitet auf Grund zweier Abhandlungen in ber Tubinger Zeitschr. 1835, Beft 4. und 1836, Beft 1.), 2. Aufl. 2. Bb. Berlin 1853. Richt nur auf letsteres Bert jeboch, sonbern auch auf bie Bretschneibersche Rritit, auf bie Schleiermacher felber großes Gewicht legte, werben wir gurudtommen muffen, weil bie weite Rulle ber barin aufgethanen Gesichtspunkte auch in andere Theile ber Schleiermacher-Aritit, als bie driftologischen, bedeutsam bineinragt.

<sup>2)</sup> Es scheint Jatobi'iche Denkart aus ben Worten bes Recensenten hervorzugeben, wenn er ben innigen Bunsch ausspricht, Schleiermacher's "herrlicher

achtung und Ueberschätzung des Subjekts seien auch in seiner pantheistischen Ansicht eng verwachsen. Letztere aber sei klar daran zu erkennen, daß er den ganzen Unterschied der einsachen und undedingten Unendlichseit und der "getheilten und bedingten Unendlichkeit" auflöse, beide also als wesentlich identisch setze und daher weder eine haltbare Gotteseigenschaftenlehre für das Erkennen, noch ein wahrhaft Ethisches sür den menschlichen Willen abzuleiten im Stande sei; denn wo Gott und Welt nicht spezisisch verschieden sei, da gebe es auch keinen Gegensat des Moralischen gegen das Physische, und damit überhaupt kein Sittliches.

Umsonst traten bagegen die Heibelberger Jahrbücher ber Literatur') in die Schranken und vertheidigten die echt christliche Tendenz der neuen Glaubenslehre gegen den erhobenen Borwurf durch den Nachweis, daß ein Ausbeben der Klust zwischen Gott und dem Menschen auch nach Schleiermacher erst durch Ehristi Mittlerschaft bewirkt werde und daß keinesweges diese Klust in dem neuen Shsteme von vornherein illusorisch gemacht werde (S. 321) 2). Noch in demselben Jahre traten die (katholischen) Wiener Jahre bücher der Literatur 3) den Hallischen zur Seite und tadelten die höchst bedenkliche Heradwürdigung des Gottesbegriffes durch Schleiermacher's Auslösung des Schöpfungsbegriffes oder seine nicht genügende, nur scheindare Unterscheidung der Unendlichkeit Gottes und der

Berftand möchte balb einsehen, bag ber Berftand weber bie einzige noch bie bochfte, ebelfte und vorzuglichfte Rraft bes geistigen Menschen sei in Bestimmung ber Wahrbeit."

<sup>1)</sup> heibelb. 1823, Nr. 15. 21. Der Recensent war Kirchenrath Schwarz, bem Schleiermacher in seinem 2ten Senbschreiben an Lide, Stud. n. Krit. 1829 S. 515 ff., für seine fleißige Beurtheilung besonbers bankt und auf einige von ihm erhobene Bebenken untergeordneter Bebeutung turz antwortet.

<sup>2)</sup> Das Schlufurtheil von Schwarz lautet bahin: "wenn man es nicht mit einer mobernen Perfettibilitätslehre halten wolle, die über Christum hinausgeht und anstatt der positiven Religion eine abgezogene, sogenannte allgemeine Religion seine nicht wahrhaft an Christus glauben als die einzige volltommene Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit," so musse man in dem Schleiermacherschen Buch einen "wahren und starten Fortschritt" der evangelischen Dogmatit sehen.

<sup>\*)</sup> Bier und zwanzigster Band, für Ott. - Dez. 1823. G. 84 - 126.

es Universums (S. 116. 117), wenngleich ber Hauptzweck ihrer delemik ber war, ans Schleiermachers burchaus subjektiver Beründung der Religion und seiner Isolirung der religiösen Erremugen der verschiedenen, einzelnen Subjekte die Unfähigkeit des enen Spstems zur Fundamentirung irgend einer dauernden christichen Kirchengemeinschaft, geschweige denn einer allgemeinen Kristenkirche darzuthun 1).

Von Rähe's wohlwollenden Erläuterungen einiger Hauptuntte in Dr. Fr. Schleiermachers driftl. Glauben 2), welche unter
er Voraussehung einer völligen Uebereinstimmung des neuen Werkes
ait dem dristlichen Offenbarungsglauben die wesentlichen Forthritte des ersteren über die bisherigen dogmatischen Fassungen des
ihristenthums, besonders aber über Kant und den Rationalismus 3)
inaus (S. 38—50. 111 ff.) darthun wollten, wurde die Ausmerksameit durch Braniß abgelentt, bessen scharfsinnige und würdige Poemit gegen Schleiermachers Christologie (s. S. 95 dies. Abh. Anm. 1)
um nicht geringen Theil sich auf die absolute Unpersönlichkeit des
Schleiermacherschen Gottesbegriffes, sowie auf Schleiermachers Aufbsung der Gottes-Eigenschaften in die Gesetz des Raturzusammenanges und der inneren Weltordnung stüßen zu können glaubte 4).

Bis dahin war der Ernst sachlicher Besprechung nirgends weentlich verlet. Da wurde im Jahre 1826 der Streit zum ersten Rale auf das Leidenschaftliche hinübergesvielt b).

Ferdinand Delbrud veröffentlichte als zweiten Theil feier Betrachtungen undUntersuchungen über bas Chriftenthum eine

<sup>1) &</sup>quot;Run entsteht also eine Kirche, sobald eine Gesellschaft gewiffe fromme Bemilthszustände, die sie als gleich anerkenut, ihrer Gemeinschaft zu Grunde legt. Ober mit anderen Worten: Semlers cultus privatus ist eine Kirche." (S. 108.) — Uebrigens werden wir auf diese Abhandlung der Wiener Jahrb. zu Anfang 1es § 3 bieses Abschnittes noch ein Mal zurücksommen müssen.

<sup>2)</sup> Leipzig 1823.

s) Schleiermachers Lehre erscheint ibm als ber vollenbete Rationalismus, er ben Gegensat zum Supranaturalismus innerlich fiberwunden bat.

<sup>4)</sup> a. a. D. S. 181 ff.

<sup>5)</sup> Bir würden bem nachfolgenden Streit bier keinen Plat einräumen, wenn verselbe nicht, obgleich sachlich unbedeutend, die Theologie ber Zeit in eine nicht zewöhnliche Aufregung versetzt hätte.

Somibt, Spinoza u. Schleiermacher.

Streitschrift über "Bhilipp Melanchthon, ben Glaubenslehrer" 1), in welcher er die besonders in der Theologenwelt seiner Tage überschätzten loci bes beutschen Mitreformators bei aller Anerkennung ihrer gefdichtlichen Bebeutung als unfähig zur Begründung einer driftlich-firchlichen Glaubenstehre erweisen wollte. Aber nach Befprechung ber ihnen zu Grunde liegenden Berhältnifbeftimmung von Glauben und Wissen und ihrer Aeukerungen über bas Anseben und bie Auslegung ber Beiligen Schrift, lentte er bei Belegenheit ber Melanchthonischen Lehre von ber Prädestination in einer ausführlichen "Einschaltung" auf Spinoza's Ethit als bie claffische Gestalt berjenigen pantheistischen Gott- und Weltansicht hinüber, aus ber and iene Lebre Melanchthons gerade wie die des Augustinus gefloffen Und von Spinoza's Ethit endlich fand ber Berfaffer ben erfehnten Weg zu einem ebenso heftigen, als verspäteten Angriff auf ben "Redner über die Religion," ber "in einer Anwandlung fortbantischer Begeisterung" jenem wunderlichen Seiligen gehuldigt habe, beffen Lehre trot aller anscheinenden Ungefügigkeit eine seltene fabigfeit besite, Allen Alles zu werben 2), sich besonders durch ihre Aufbebung ber fittlichen Berantwortlichfeit (einer nothwendigen Folge ber Prabeftinationslehre) einzuschmeicheln, allermeist aber eine selbstvergötternde pantheiftische Frömmigkeit zu befriedigen wiffe, welche ben Menschen burch Entziehung ber Freiheit nur scheinbar bemüthige, um auch ber Gottheit bie Freiheit abzusprechen und ben Menschen so ber Gottheit gleichzustelten. Denn ben einzigen Borqua Gottes vor ber außermenschlichen Natur, die Denkfraft, vermöge beren er sich ber Naturgesetze und ihrer Nothwendigkeit bewuft ift. theile nach Spinoza auch ber Mensch. Das Abhängigkeitsgefühl bes letteren gegen Gott fei ein leerer Name ohne bemuthigende Rraft, weil eigentlich Gott als ber bes Menschen zu feiner Seligkeit. Bebürftige auch als ber Abhängige erscheine.

<sup>1)</sup> Bonn, bei Abolph Martus 1826, f. besonbers S. 79—128.

<sup>2)</sup> hier ein Beispiel Delbriicsicher Polemit: "Ich bente ftill im herzen, laffet sie nur gewähren, jene Thursusschwinger, ben Spinozischen Erkenntnistaum zu begen und zu pflegen! Welche Golbfrüchte wird er ben Nachkommen bringen, als ba find: mathematische Seelenlehren, physikalische Seelenlehren, sabbucaifche Glaubenslehren, sultanische Staatslehren!" (S. 128 a. a D.)

Nach gemeinsamen Blane übernahmen brei hervorragende Gelehrte bie Antwort 1). Während Sad und Nitsich ausschlieflich bie bibliologische Streitfrage bebanbelten und für die eregetischen Brundfate ber neueren Theologie - benn biefer galt eigentlich ber Scheinangriff gegen Melanchthon - im hinblid nicht nur auf Melanchthon, fondern auch auf Leffing's bereinftige Ginwürfe eintraten, widmete Liide ben ersten Theil seines Senbschreibens ber Antwort auf die Delbrücksche "Einschaltung." Es war nicht schwer. eine Bolemit gegen ben Bantbeismus Schleiermacher's zu entfraften. welche biefen Theologen felber vom Spinozismus aus mit Melanchthon und Augustinus verbunden hatte. Denn bag bie Augustinische Rothwendigfeit burchaus nicht auf bas Gebiet ber Natur, sondern ausschließlich auf bas bes sittlichen Lebens ziele, und noch bazu vollständig aus göttlicher Freiheit, Gnade und Wahl hervorgebe, alfo ausschließlich für ben sittlichen Menschen und gar nicht für Gottes eigenes Leben gelten wolle (S. 112), baran brauchte ein funbiger Bolemiker nur von ferne erinnert zu werben 2). Dazu tam, bag

<sup>1)</sup> Ueber bas Ansehen ber Heiligen Schrift und ihr Berhältniß zur Glaubensregel in ber protestantischen und in ber alten Kirche. Drei theol. Sendsickeiben an Hern Prof. D. Delbrlick in Beziehung auf bessen Steitschift: Ph. Melanchthon, ber Glaubenslehrer, von D. H. Sack, D. C. J. Nitsich und D. Fr. Licke. Rehst einer briestichen Zugabe bes Herrn D. Schleiermacher liber die ihn betreffenden Stellen der Streitschrift. Bonn bei Ed. Weber 1827.

<sup>2)</sup> Schleiermacher selber, welcher übrigens biesmal nicht mit Nitssch übereinstimmte, wenn bieser auch bem gemeinsamen Gegner gern eine "würdige Streitart und einen Geist bes Ernstes und ber Milbe" zuerkennen möchte, ersklärt in der brieslichen Zugabe zunächst, daß er seinerseits seine Prädestinationssehre nicht, wie jener befürchte, mit der Auktorität des Amsterdamer Philos, sondern mit der eines Apostels, höchstens auch der des Augustinus zu vertheidigen gesinnt sei; sodann aber beklagt er sich besonders über Delbrücks Berbindung seines "Spinozismus" mit dem Bedürsnis berer, denen "der Glaube an einen Bergeltungszustand verhaßt ist, weil quäsende über das Grab hinausreichende Besürchtungen sie im Genusse des irdischen Daseins stören" und weist endlich darauf hin, daß kaum einer der Sätze, welche Delbrück selber sit die gefährlichsten des Spinozismus halte, in s. Glaubenslehre aufzuweisen sein, z. B. daß Gott ein ausgedehntes Wesen sein, daß Leib und Seele sich verhalten, wie der Gegenskand und die Borstellung desselben, daß, wer Gott liebt, nicht danach streben könne, daß Gott ihn wieder siede n. s. w.

Schleiermachers Glanbenslehre, welche Delbrück übrigens unbegreiflicherweise ebensowenig berücksichtigt hatte, als die der dritten Ausgabe der Reden beigegebenen Erläuterungen, in Twesten's Dogmatik') bezüglich des ihr zu Grunde liegenden Gottesbegriffes eine von Schleiermacher selber gebilligte 'Dertheidigung gefunden hatte ', welche die erhobenen Anklagen zum größeren Theil auf einen "beschränkten Begriff vom Theismus" zurücksührte und ihnen als Widerlegung aus der Geschichte des neuesten philosophischen Denkens Jakobi's Lehre entgegenhielt, die eifrigste und glücklichste Gegnerin eines jeden Pantheismus, und doch die treueste Genossin des Schleiermacherschen Religionsbegriffs.

Dennoch erschien schon im Jahre 1827 eine zweite, bies Mal birekt gegen die neue Glaubenslehre gerichtete umfangreiche Streitschrift aus Delbrück's Feber '). In dem vierten Abschnitte, welcher Schleiermachers Gott- und Beltansicht als eine aller Religion widerstrebende erweisen wollte, führte der Berfasser aus, daß eine lebendige Frömmigkeit mit einer vernunstwidrigen Bermenschlichung Gottes nach heidnischer Art nicht unvereinbarer sei, als mit einer übervernünstigen Entmenschlichung Gottes nach Schleiermachers Beise. Statt eine geistige Bermenschlichung Gottes denkend anzustreben, ohne welche der Abstand zwischen Gott und dem Menschen in einer alle gegenseitigen Beziehungen vernichtenden Größe erscheine, habe Schleiermacher ganz im Sinne Spinoza's Gott dem Menschen in unnahbare Ferne entrücken wollen als die selbst nicht räumliche und nicht zeitliche, allmächtige, ewige Urkraft, wolche alles Räumliche und Zeitliche in einer weder durch Wahl, noch durch

<sup>1)</sup> Erste Aufl. 1826. S. 255. — Bierte Aufl. 1838. Bb. I. S. 235. 236.

<sup>2)</sup> f. bie genannte briefl. Bug. S. 215.

<sup>\*)</sup> Allerdings erklärte auch Hafe in seinem ebenfalls 1826 erschienenen "Lehrb. ber evangel. Dogmatit" (Stuttg. bei J. L. Metzler) Schleiermacher's Grundansicht als einen durch Platon, Jakobi und wohl besonders Schelling angeregten "christlichen Pantheismus," das Sphem des letzteren aber für eine "Spnthefis des Fichteschen Ibealismus mit Spinoza's Realismus" (S. 68).

<sup>4)</sup> Chriftenthum. Betrachtungen und Untersuchungen Dritter Theil, enthaltend Erörterungen einiger hauptpunkte in D. Fr. Schleiermacher's driftlicher Glaubenslehre. Rebst einem Anhange über verwandte Gegenstände. Bonn 1827.

Zwang, noch durch Freiheit geleiteten Wirksamkeit durchveinge. Das einzige Besondere an Schleiermachers Gotteslehre sei, daß er gegen Spinoza anch Gottes ausgedehntes Wesen leugne (s. S. 99 dies. Abh. Anm. 2); sonst aber habe er den Spinozismus höchstens noch verstärkt, so z. B. Spinoza's Lehre von Gottes Willenlosigkeit durch Hinzunahme der absoluten Unpersönlichkeit Gottes von Fichte her, mit welchem er an die Stelle des persönlichen Gottesbegriffes den einer absoluten gesemäßigen Selbstthätigkeit gesetzt habe 1).

Dies Mal übernahm Carl Immanuel Nitsich allein bie Antwort 1). Allerdings babe Schleiermacher feine wissenschaftliche Reformation bes driftlichen Biftisbegriffes nicht ohne "Einmischung einer philosophischen lehre von Gott und Welt" vollzogen, welche befonders jur Ableitung einer bem driftlich-fittlichen Bewuftfein entsprechenben Theorie bes objettiven Bosen nicht die geeignetsten Anfnupfungspunkte biete und somit felbst ber lehre von ber Erlösung ihren innersten Zusammenhang mit bem ihr übergeordneten Sottesbegriffe hatte entziehen konnen. Und biefen Mangel theile fie mit allen bem Pantheismus verwandten, geschichtlich bedeutenben Dentweisen, besonders auch mit dem Spinozismus. Aber wenn einerseits schon ein vielfaches Zusammentreffen bes letteren mit wefentlichen biblischen Begriffen und Borftellungen nicht zu verkennen fei, fo muffe andererfeits in Bezug auf Schleiermacher zweierlei ftreng festgehalten werben. Erftens bies: bag fein Pantheis= mus tein anderer fei, als ber gemiffermagen aus bem biblifchen, driftlichen Monotheismus entspringenbe, welcher burchaus nicht Gott

<sup>1)</sup> S. 87—111. Die übrigen Abschnitte behandeln der Reihe nach Schleiermacher's Bestimmungen über den Begriff einer christlichen Glaubenslehre überhaupt, über das Wesen der Religion, über das Wesentliche im Christenthum, über Sünde und Gnade, über den geschichtlichen Erlöser und über das ewige Leben in persönlicher Fortdauer. Ein Zug ehrenwerthester Offenheit versöhnt einigermaßen mit der alle Abschnitte sast gleichmäßig durchziehenden Kühnheit und Schroffheit der Posemik. (Den Abschnitt II. über das Wesen der Religion werden wir in unserm § 3. nicht übergehen dürsen.)

<sup>2)</sup> Stud. u. Krit. 1r Bb, 38 Heft unter ben "Recenstonen" (S. 640 – 668). Hamb. 1828. Auch über bie Antwort von Nitgsch auf ben Abschn. II. bei Delbirlick s. § 3 bieses Abschnittes.

bem Menschen bis zu einer für ihn unerreichbaren Höhe entmenschliche, sondern im Gegentheil durch eine "beständige Wiederaushebung der Mittelursachen in Bezug auf alles einzelne Leben und Sein der Natur," durch eine Einigung der "supranaturalen und der creatürlichen Ansicht" Gottes Wesen und Leben dem Leben des Endlichen nahezubringen strebe. Zweitens aber sei Schleiermachers Gott- und Weltbegriff eben eine "Einmischung" der Deduktion in eine sonst wesentlich industive, von der Empirie des geschichtlich begründeten christlichen Bewußtselns ausgehende dogmatische Methode, welche letztere sebe Bermengung seiner christlichen Glaubenslehre sowohl mit dem Spinozismus als mit der Religionsphilosophie überhaupt auf das strengste verbiete.

Mit ausbrücklicher Bezugnahme auf biefe Bertheibigung folog Schleiermacher felber vorläufig ben angeregten Streit, inbem er in feinem erften Senbichreiben an Lude über feine Glaubenslebre 1) felbst die von Nitssch angebeutete Inkonsequenz in ber Durchführung seiner empirisch = bescriptiven Methode ablehnte und von feiner bogmatischen Gotteslehre auf bas feierlichste betheuerte, fie fei burchweg aus bem einzigen Beftreben entstanden, bas in jedem Christen vorhandene, burch die Anstalten bes Christenthums entwickelte Gottesbewußtsein einerseits in allen feinen Aeußerungen nach ber natürlichen ober nach ber sittlichen Lebensseite bin möglichst rein barzuftellen, andererseits die mannichfaltigen Aeukerungen besselben möglichst zu einer wissenschaftlichen Einheit ausammengufaffen, bie ber Einheit ober Selbigfeit bes religiöfen Befühls an fich entspräche. Stets fei er allerbings burch bie herrschenbe Gotteseigenschaftenlehre, wie sie aus einer ziemlich beterogenen Berbinbung Leibnit - Wolfischer Sate mit deu theofratischen Ideen bes

<sup>&#</sup>x27;) Stub. n. Krit. 2. Bb. S. 256-284 (bas zweite Senbschr. in bemselben Banbe, S. 481-532).

<sup>2)</sup> Uebrigens stammt aus biesem Senbschreiben (a. a. D. S. 281) Schleiermachers berühmtes Lob über seinen jüngeren Freund, welches biesem nun als ein heiliggehaltenes Vermächtniß bis an das Grab gefolgt ist: "Unser Freund Nitssch — der Maun, von dem ich librigens am liebsten sowohl gelobt werde als getadelt unter Allen, die sich mit meiner Glaubenslehre beschäftiget."

alten Testamentes entstanden sei, im höchsten Grade unbefriedigt gewesen. Auch in dieser Beziehung erstrebe er nichts, als den neutestamentlichen Anschauungen des apostolischen Christenthums einen möglichst adäquaten wissenschaftlichen Ausdruck zu geben. Die philosophische Ueberzeugung müsse mit der theologischen zusammenstimmen, aber nicht zusammensallen, auch nicht einmal eine von der anderen beeinflußt werden. Diesenige dogmatische Gotteseigenschaftenzehre, welche nicht der Form, sondern auch dem Inhalte nach von irgend einer Philosophie her sich wesentlich bestimmen lasse, werde dem christischen Gottesbewußtsein niemals mehr entsprechen, als eine solche, welche sich damit begnügen würde, die wissenschaftliche Böse alttestameutlicher, sinnlicher Vorstellungen mit dem erborgtem Gewande neuerer "natürlicher Theologie" zu verhüllen.

Erst nach Schleiermachers Tobe und ba nur noch ein Mal flok eine erwähnenswerthe und originelle Erneuerung ber alten Angriffe ans ben bisber ber Rritit offenstebeuben Quellen. R. Chr. Baur, mit beffen Angriffen gegen feine Chriftologie 1) fich Schleiermacher noch einige Jahre vor feinem Tobe felber abgefunden hatte, glaubte in seiner Geschichte ber driftlichen Gnofis 2) unter ben neueren Spftemen, welche die Methode ber Gnofis ober Religionsphilosophie am fräftigsten wieder zur Geltung gebracht, eine bervorragenbe Stelle bem Schleiermacherschen anweisen zu muffen, auch im Gegenfat an dem ausbrücklichften Broteste feines Urbebers selbst; benn es theile bas boppelte Beftreben, welches ben Charafter aller Religionsphilosophie ausmache: einerseits bas absolute Objekt ber Religion in feiner Reinheit gu erfaffen, andererfeits aber Die Momente zum Bewuftsein zu bringen, burch welche eine Mittheilung biefes Absoluten an das in Raum und Reit beschränkte religiöse Subjekt vermittelt wird.

Dieses religionsphilosophische Bestreben habe sich aber bei

<sup>&#</sup>x27;) Banr's Polemik (im 1. Bbe. ber Tib. Jahrb.) hatte besonbers bem vermeintlichen Dualismus von Schleiermacher's historischem und urbilblichem Chrisfins und seiner unmotivirten Ueberordnung bes letzteren über ben ersteren gegolten. Schleiermachers Antwort s. Erstes Sendschr. a. a. D. S. 260 ff.

<sup>2)</sup> Tüb. 1835.

Schleiermacher Wege gebahnt, die ebenso gut spinozistisch als antispinozistisch genannt werden könnten (S. 632). Zwar sei seine Unterscheidung Gottes und der Welt nicht strenger, als dei Spinoza, und ganz treffe er mit ihm in dem Determinismus zusammen, welchen das consequent durchgeführte Prinzip der Jumanenz unvermeidlich mit sich bringe. Aber schroff entgegengesetzt sei er dem Spinoza, gerade wie der Objektivitätsphilosophie seiner Zeit darin, daß sein Ausgangspunkt nicht wie dort die absolute Substanz ist, welche sich durch eine Reihe von Momenten hindurch einem zeitlichen Entwickelungsprozeß unterwirft und sich so mit dem endlichen concreten Sein selber vermittelt, sondern vielmehr durchaus unpantheistisch: das endliche Subjekt, welches Gott gleichsam aus sich selber heraussetzt als die abstrakte Einheit aller der Beziehungen, die vom absoluten Abhängigkgitsgesühl aus in dem Begriff einer absoluten Causalität zusammenlausen.

Deutlicher konnte biefer lette Angriff die Rathlofigkeit ber Kritif in Betreff ber bis babin veröffentlichten Schriften Schleiermachers nicht zu erkennen geben. Da erschien im Jahre 1838 bie langersehnte Dialettit, auf bie Schleiermacher felber einft verwiesen hatte als bas Bert, welches feine Bertheidigung übernehmen würde, von welcher zugleich Freund und Gegner in gleichem Make aufflärendes licht über mannichfache Dunkelheiten bes neuen theologischen Shstems erwarteten. Es ist bezeichnend für die bobe Wichtigkeit der vorliegenden Frage, daß der Herausgeber des neuen Wertes ') ganz besonders seine Treue in Bezug auf diejenigen Theile bes ibm vorliegenden Materials betheuerte, aus benen ein Endurtheil fich barüber ergeben könnte, "mit welchem Rechte Schleiermacher, mag er sich die Ehre noch so ernstlich verbitten, von Einigen standhaft für einen Spinozisten gehalten wird." Jenes Urtheil würde vollständig reif sein können, wenn auch die bald zu erwartende Geschichte ber Philosophie vorliegen werbe. Schon im falgenden Jahre erschien auch bieses Wert - aber daffelbe Jahr brachte zwei neue ausführlichere Besprechungen bes Schleiermacherschen

<sup>1)</sup> Breb. Jonas in ber Borrebe jur Dialettif S. IX.

Shstems, beren erste bem Bunsche bes Herausgebers ber Dialektik sehr wenig entsprach.

David Strauf unternahm es, Schleiermacher und Daub in ben Grundzügen ihres theologischen Denkens vergleichend zu beurtheilen und erklärte 1), gerade in Beziehung auf die nen erschienene Dialettit bem Erfteren auf feiner vielfach gewundenen, angeblich theologischen Strake nicht ohne Bedauern barüber folgen zu können, bak Schleiermacher nicht überhaupt "zur Ersparung unnöthigen Araftaufwandes" lieber ben .. geraberen und ungleich fürzeren Bfab auer burch bas philosophische Kelb" eingeschlagen habe. Bielleicht könne man jugeben, bag bas Bewußtfein ber Abbangigfeit alles Endlichen vom Unendlichen feine Onelle im religiöfen Gefühle habe. umgekehrte Beftreben aber, bie Belt bes Enblichen aus einer "Gelbitbarftellung" Gottes herauszubegreifen, fei ftets burch bas philoforbische Bedürfnig wach gerufen worben. Bei Schleiermacher burch eine ganz besondere Bbilosophie - burch bieienige nämlich, welche bie Lebre vorträgt: Die endliche Bielbeit ber Weltbinge gebe in unenblichen Modifikationen aus ber Nothwendigkeit ber göttlichen Natur bervor; biefelben Beltbinge feien aus Gott in berjenigen Beife und in der Ordnung bervorgegangen, welche die allein mögliche, weil nothwendige war; was wir erkennen als ber Potenz nach in Gott feiend, das sei nothwendigerweise anch wirklich u. s. w. alle Sanptbestimmungen bes ersten Theils ber Schleiermacherschen Glaubenslehre erhielten erft bann ibr rechtes Licht, wenn fie in bie entsprechenben spinoziftischen Formeln zurückübersett würden. Jeber Aweifel baran aber muffe besonders bann schwinden, wenn wir Schleiermachers Brabeftinationslehre und feine Anficht vom Bofen bebachten; lettere fei mit ben entsprechenben spinogistischen Sapen vollkommen ibentisch, erftere aber fei wenigstens bie nothwendigste Confequenz aus jener spinozistischen Bestimmung bes

<sup>1)</sup> Artikel "Schleiermacher und Daub" in ben Sallischen Jahrblichern 1839, S. 560 ff. Auch besonders abgebruckt in ben "Charakteristiken und Kritiken" beffelben Berfaffers vom Jahre 1844.

Berhältniffes von Gott und Belt, ber Schleiermacher vollständig beigetreten fei 1).

Solder Scharfe bes Urtheils trat Dorner's Chriftologie in bemfelben Jahre milbernd entgegen. Was Baur taftend vermuthet batte, bas fprach Dorner mit Entschiedenheit aus: zwei Richtungen feien bem Schleiermacherschen Denken gleich wefentlich, biejenige nämlich auf bie wesensgleiche Einheit Gottes und bes Menfchen bin, und eine andere, welche mit ber lebhaft ergriffenen Bebeutung ber Subjeftivität auch beren Unterschied von ber Substanz festzuhalten trachte. Daber tomme es benn, bak ihn ber Borwurf bes Spinozismus wie bes Subjektivismus in gleicher Beife getroffen babe: bies Eine fei ficher: bak Schleiermacher nämlich ju einem Substantialismus, welcher bas Subjekt zu einer bloß accidentellen Bedeutung tommen laffe, in feiner Beziehung ftebe (S. 477. 478. Anm.). Defhalb auch habe er zwar (nach bem Grundfat ber Immaneng) eine "ursprüngliche Ginheit Gottes und bes Menfchen" nicht geleugnet, aber er habe sie nicht (wie es der substantielle Bantheismus muffe) als eine ftetige und gleichsam fertige, fonbern nur als eine Anlage gesett, welche burch die Wiebergeburt und ben baraus bervorgebenden driftlich-fittlichen Lebensprozeß zu fucceffiver Ausbildung gelangen folle (S. 571). Allerdings muffe angegeben werben, bag die mehrfach aufgeftellte Frage, wie Schleiermachets Begriff von Gott als bes ichlechthin einfachen, über jebe Reit und Beränderung erhabenen absoluten Wefens und fein Begriff von bem Weltverlauf als einem burch immanente göttliche Canfalität natürlich geordneten mit seiner Lehre von dem geschichtlichen Eintritt ber übernatürlich urbilblichen Berfon Chrifti zusammenstimme, - bag biefe Frage burch die eigene Antwort Schleiermachers nicht vollgiltig erlebigt fei und besondere über ben von ihm aufgestellten Gott- und Weltbeariff nothwendig binausführe. Die zweite Auflage von Dorner's

<sup>1)</sup> Strauß geht soweit, auch Schleiermacher's absolutes Abhängigkeitsgestühl, welches bes Meuschen ganzes Wesen und Leben bestimmen soll, für volldommen ibentisch zu erklären mit Spinoza's concomitans idea Dei, welche unsere Befreiung von ben Affelten, die intellektuelle Liebe zu Gott und die höchste Seligskeit bewirkte.

Christologie enthielt einen besonderen Zusat über Schleiermacher's Gotteslehre (S. 1192—1197, 2. Bb.) des Sinnes, daß sein unbestreitbares Berdienst um die Berhütung jeder Bermischung von Gott und Welt und jeder Aushebung der göttlichen Absolutheit durch die Aufnahme Gottes in den allgemeinen Prozeß des Werdens daburch wesentlich beeinträchtigt werde, daß er alle Unterschiedlichkeit von dem gegensatslosen absoluten Sein fernhalte und eben damit seinen Widerspruch gegen den spinozistischen Gottesbegriff im Interesse der vollendeten, lebendigen, geistigen Absolutheit Gottes selbst zur Inconsequenz mache.

Da aber erschien in ben Jahren 1857 und 1858 eine ausführliche Abhandlung beffelben Berfaffere über bie Unveranberlichkeit Gottes '), beren erfter bogmengeschichtlicher Theil mit Schleiermachers Gottesbegriff ichlieft, inbem fie beufelben auch feinen spekulativen Funbamenten nach einer ansführlichen allseitigen Untersuchung unterwirft. Die Summe ber bier aufgestellten Rritif ist ungefähr biese: ber schon im driftlichen Alterthum und Mittelalter aufgestellte Ranon von Gottes absoluter Unveränderlichfeit, ber auch Gerhard und Quenftedt veranlaft habe, vom Gottesbegriff jede physische und ethische Bewegung auszuschließen und alle Beränderung einzig auf bie Beltseite zu verlegen, sei zuerft von Schleiermacher feinen unerbittlichen Confequenzen nach allseitig entfaltet worben. Er habe baraus geschloffen, querft: bag eine Mehrheit von innergöttlichen Eigenschaften überhaupt nur in irrthumlicher, subjektiver Auffassung vorhanden fei, auch fein objektiver Unterschied bestehe von ruhigen und thätigen Eigenschaften Gottes, von einzelnen göttlichen Bermögen, insbesondere fein Unterschied von göttlichem Biffen und Wollen. Aber auch bies habe er mit Recht aus jenem extremen Bringipe abgeleitet: bag zwischen Ronnen und Wirten in Gott fein Unterschied bestehen könne, daß also Botenz und Aktualität in Gott gleich feien, mithin Gottes Wollen ber Belt und Gottes Wollen

<sup>1)</sup> Die Geschichte ber Lehre von ber Unveränderlichkeit Gottes bis auf Schleiermacher. Jahrbb. für beutsche Theol. 1857, I. Bb. Heft 2; 1858. Heft 3. (liber Schleiermacher S. 488 — 500). Dogmatische Erörterung der Lehre von der Unveränderlichkeit Gottes, ebend. Bb. II, S. 579—660.

feiner felbst fich beden und jene fogenannten immanenten Eigenschaften Gottes mit ben ötonomischen zusammenfallen muffen. Indeffen habe Schleiermacher felber biefe gegenfatlofe Ginheit Bottes nicht festhalten können. Denn ba er Gott nicht (pantheiftifch) als bloke Welteinheit, vielmehr als Brinzip ber Welt und biese als Brinzipatum, ale ein von dem Brinzip Gewirktes anfabe, fo bleibe auch ibm ein Gegenfat für Gott unleugbar zurud: nämlich ber Gegenfat Gottes und ber Welt. Dag folche Mangelhaftigkeit ber Schleiermacherschen Gotteslehre zum großen Theil burch bas unrichtige Uebergewicht verursacht werbe, welches bieselbe ber physischen Unendlichkeit Gottes über die logische und ethische juweise, fügte endlich Dorner's Beschichte ber Brotestantischen Theologie 1) in Kürze hinzu. Daber befonders stamme wohl auch Schleiermachers Abneigung gegen ben perfönlichen Gottesbegriff als nicht an bas unendliche Wefen Gottes binanreichend. Wenn Schleiermacher nim aber ben Begriff ber göttlichen Unenblichkeit überhaupt bermaken schärfe, daß er dem endlichen Geiste durchweg die Möglichkeit abftreite. irgend eine abäquate Aussage, b. h. irgend ein Urtheil bes Wiffens über Gottes Wesen abzugeben, so übertrete er mit feinen eigenen Beftimmungen diese felbstaesteckte Grenze, wenn er positiv aussage, bak in Gott felber ein Begriff von Gott sei. Und thatfachlich fei ihm Gott mehr, als bie Totalität bes Seins und bes Wiffens, nämlich bie Quelle alles Seins und Wiffens, und baber sowohl Allmacht, als auch Weisheit und Liebe 2). Durch folche Sate nun werbe Gott augenscheinlich zu dem Endlichen auch in eine metaphysische Beziehung gesett. Tropbem könne nicht gelengnet werben, daß bei allem "lebenbigen Gottesgefühl" burch bie Grundbeftimmung Gottes als absoluter

<sup>1)</sup> München 1867 (S. 810). Allerbings scheint burch biefes Schlufurtheil bie ju Ansang bes betreffenden Abschnittes (S. 779) aufgestellte Unterscheidung Schellings, hegels und Schleiermachers, nach welcher Gott als das Subjett Objett von dem ersten in physischer, von dem zweiten in logischer und von dem britten in ethischer Bestimmtheit ersaßt worden sei, nicht unwesentlich modifizitt zu werden.

<sup>2)</sup> Es braucht wohl nicht bemerkt zu werben, baß die letzten beiben Bestimmungen allerbings ber "Dialektik" Schleiermachers fremb und nur seiner bogmatischen Beschreibung bes driftlichen Bewußtseins entnommen find.

und gegenfatlofer Einheit bas gottliche Leben bem Beltleben zu fern gerückt und baburch nicht unbebenkliche beiftische Elemente in Schleiermachers Gedankenkreis bineingezogen murben. - 3m theilweisen Gegenfat bagu fucte 28. Gaf in feiner "Geschichte ber protestantischen Dogmatit" ') bie Hauptbestimmungen bes Schleiermacherschen Gottesbeariffes gerade aus bessen antideistischer Grundrichtung berauleiten, aber fo, bag er zugleich ben "Bantheismus" Schleiermacher's auf biejenige bynamifche Gott- und Weltansicht beschräntend gurudführte, welche überhandt fein anderes Sein und Thun Gottes fennt als bas Sein und Thun Gottes in ber Welt, Die er als gesetymäßig leitende und bestimmenbe Caufalität burchbringe. Bon irgend einem instematischen Bantheismus fei in feiner Glaubenslehre thatfachlich nichts zu finden. Der Begriff Gottes als eines bewuften absoluten Wefens werbe nicht gelengnet, Gottes Berfonlichkeit ebenfowenig von feinen Prinzipien ausgeschlossen, als fie bei bem Mangel eines jeben zusammenfassenden Gottesbegriffes ausgesprochen und ausgeführt werbe. Ein spezifischer Unterschied Gottes und ber Welt feble ibm nicht; ja ber Begriff bes bochsten Befens sei ihm auch burch ben "bes einen gegensatlofen Grundwefens aller Dinge" noch feines= wegs erichöpfend erfett gewefen. Leugnung bes abfoluten Wunders

<sup>1) 4.</sup> Band. Die Aufflärung und ber Rationalismus. Die Dogmatit ber bbilof. Schulen. Schleiermacher und feine Zeit. Berlin. G. Reimer 1867. - Rippold in feinem "Gandbuch ber neueften Rirchengeschichte" (Elberfelb 1867. 2. Aufl. 1868) fnlipft feine Besprechung ber Schleiermacherschen Theologie (f. § 35 Schl. als Theolog S. 228 - 329) vorzilglich an bie von Baur in feiner Rirchengefch. bes 19. Jahrh. über benfelben Gegenftand vorgetragenen Bemerfungen: Schleiermachers "Banentheismus", auf bas beutlichfte (worin?) vom Bantheismus unterschieben, verbiete jebe Busammeuftellung mit Begel's Begriff von Gott und Welt und babe bie Leugnung ber Berfonlichfeit Gottes um bie Burlidführung bes Gottesbegriffes auf bas "reine Gein, in bem feine immanenten Unterschiebe ftattfinden", burchaus nicht zur nothwendigen Confequenz. Mitte in feiner Dogmatif bes 19. Jahrh. (Gotha 1867) vermag auch in ber Glaubenslehre Schleiermacher's nichts Anderes ju erkennen, als eine Spftematifirung bes in ben Reben und ben Monologen gemeinsam begrundeten "religiösen Individualismus", beffen Grundlage ein an Spinoza gebilbetes, augleich von weltallvergötternder Romantit lebbaft angeregtes religiofes Bewufitfein war.

ber zeitlichen Weltschöpfung, ber objektiven Unterschiedenheit ber göttlichen Eigenschaften weise die Geschichte auch bei anderen Nichtpantheisten auf. — Der Antheil Spinoza's an Schleiermachers Heranbildung zu dem schroffsten theologischen Antideisten liege offen und unleugbar vor; eine bezwingende Herrschaft könne derselbe auf ihn nicht ausgeübt haben.

Warum nicht?

Dieses darf wohl als die allgemeine Ansicht ber so eben vernommenen Bertheidiger des Schleiermacherschen Gottesbogriffes hingestellt werden: gegen eine volle Annahme der spinozistischen Bestimmungen bewahrte ihn seine entschiedene Richtung auf die menschliche Eigenthümlichkeit, ja seine hohe Werthlegung auf das Subjekt.

Nothwendig trieb nun aber solche Einsicht darauf hin, Schleiermachers speziellere Anschauungen von dem Wesen des Subjetts und seinen innermenschlichen Lebensgesetzen, d. h. Schleiermachers

## 2. Geiftesbegriff

wiederum unter vergleichendem Hinblick auf die betreffenden Sätz seines vermeintlichen Lehrers Spinoza mit kritischem Auge zu verfolgen.

Diesem Anstoß solgte zuerst Julius Schaller in seinen "Borlesungen über Schleiermacher"). Es sei irrig, so führte er aus (s. bes. S. 269 ff.), von ber inneren Verwandtschaft des Schleiermacherschen absoluten Abhängigkeitsgefühls mit dem spinozistischen Wodusbegriff auch auf eine Verwandschaft der beiberseits zu Grunde liegenden Anschauungen von dem Wesen des menschlichen Subjekts") zu schließen. Wie schon Spinoza's metaphhische Verhältnisbestim-

<sup>1)</sup> halle 1844. Schon im Jahre 1839 hatte berfelbe Gelehrte für bie Hallischen Jahrb. (S. 1441—1479) eine ausführlichere Besprechung ber Schleiermacherschen Dialektik geliefert.

<sup>2)</sup> Selbst Rosenkranz Kritit ber Schleiermacherschen Glaubenslehre, Königsb. 1836), welcher sonft auf Grund einer nur sehr partiellen Wilrbigung Schleiermacherscher Grundsätze bes großen Theologen großartige Geringschätzung ber endlichen Einzelpersönlichkeit zu rühmen liebt, muß zugeben, daß dieser Richtung in Schleiermacher's Denten selber ein doppeltes seinblich gegenüberstehe: einerseits eine höcht mangelhaste Durchsihrung der Leugnung der menschlichen Freiheit (S. 9), andererseits das Fortbestehen einer abstratten Entgegensetzung des Endlichen überhaupt gegen das Unendliche (S. 48).

mung von Substanz und Accidens trot seiner vereinzelten Uebereinstimmung ausbrudlich von Schleiermacher verworfen werbe, fo ftebe Schleiermacher's Dialektik und Pfochologie ben Kategorieen Spinoza's völlig fremd gegenüber. Denn aus ber Bestimmung bes Absoluten als ber gegensatiofen Indifferenz und aus ber Kaffung bes Endlichen als ber Sphare bes Gegenfates, welcher fich in bem Ueberwiegen bes Ibealen ober bes Realen barftellt, folge mit Nothwendigfeit eine Anffassung bes endlichen Wissens und Wollens, für welche in bem Spstem ber Mobalität kein Blat fei. Dies gelte befonders von Schleiermacher's Beschränfung des Gebietes für alles Enbliche Wiffen und Wollen. Beibe feien ihm zu einem Erfaffen bes Unenblichen unfähig; benn wie beibe zu einander im Beaenfate ftanben, fo tonnen fie auch nur bas Gegenfätliche jum Objekt haben, würden alfo, wenn fie es erreichen konnten, auch bas Absolute in bas Gebiet bes Gegensates b. h. in bas bes Endlichen berabzieben. Noch ausschlieklicher sei bem Schleiermacherschen Spftem ber Beariff bes Gefühles eigenthumlich, welches als .. Einheit bes Denkens und Wollens" allein fähig fein foll, die "transscendentale Einheit" bes absoluten in sich aufzunehmen. Solche Lossprechung Schleiermachers von spinozistischen Tenbenzen hindert aber Schaller nicht, die Anthropologie Schleiermachers als fachlich unzureichend und zwar besonders deswegen anzugreifen, weil er statt die wesentlichen Formen bes geistigen Lebens in ihrer besonderen Eigenthumlichkeit gu erfassen, bieselben nur burch ein "quantitatives Ueberwiegen" ber einzelnen Beisteselemente gegliebert und baburch einen lebenbigen Beistesbegriff verscherzt habe. (S. 232 a. a. D.)

Auf Grund der umfassenhsten kritischen Arbeit äußerte sich bald darauf Weißenborn ') über denselben Gegenstand in seinen Borlesungen über Schleiermacher, welche durch die eindringende Aussührlichkeit ihrer Darstellung und Kritik in der ganzen betreffensen Literatur den Chrenplatz behaupten. Wenn Schleiermachers Geistesbegriff, so erklärte dieser, überhaupt auf fremden Ursprung

<sup>1)</sup> Borlefungen fiber Schleiermachers Dialettit und Dogmatit. 2 Banbe. Leipz. 1847. 49 (f. bef. I. S. 251-269).

jurudjuführen fei, fo habe man ziemlich ausschließlich an Rant ju benten. Mit biefem theile er bie Auffassung bes Geistes als eines unendlich inhaltsvollen und schöpferischen Prinzipes, nämlich als bes thätigen Formprinzipes, welches zwar burch bie sinnliche ober organifche Kunftion fich ben Stoff bee Ertennens vermitteln lakt, biefen aber nach ben ihm felber eigenen Befeten bes Erkennens bilbet, ja fogar umbilbet, nämlich bie Anschauung zum Begriffe erbebt. ibm theile er auch die gegenfabliche Stellung bes Beistes zum naturlichen Sein, die Gegenüberstellung beiber als gleichberechtigter Realitäten, beren eine auf die andere wirkt, ohne je in fie aufaugeben. auch obne fie je aufzuheben. Dies von bem "theoretischen" Geifte. Mit Rant theile er aber endlich ben gleichen Begriff bes prattifden Geiftes (ober ber praftischen Bernunft) und bie Anertennung feiner Autonomie, beren fich ber Beift als constitutives, b. b. inbattsetenbes, schöpferisches Prinzip, in sich wesenhaft und fich felbft beftimmend ') bewußt wirb, um biefelbe in bem Prozeg ber Sittlichfeit barin zu bethätigen, bag er bas natürliche Sein in freier Selbfibestimmung fort und fort negirt, b. h. fich ihm als ein Sollen gegenüberstellt.

Allerdings lasse die bemnach bestehende wesentliche Differenz bes Schleiermacherschen und des Kantischen Sittlickeitsbegriffes einen ähnlichen Unterschied beider Spsteme in Betress begriffes überhaupt vermuthen. Und in der That, wenn Kant die Bollendung des Sittlickeitsbegriffes in einer vernichten den Regation des Natürlichen sieht, Schleiermacher dagegen dieses sittlicke Negiren des Natürlichen nur so versteht, daß die Natur, als ein wesentliches und bleibendes Moment, zwar in ihrer Natürlichseit zu erscheinen aushört, aber nur um zum seelisch durchzogenen Organ des Geistes zu werden, so habe diese von praktischem Geiste ansgehende sittliche Einheit von Geist und Natur einen nothwendigen Resler in Schleiermacher's Lehre vom theoretischen Geist. Auch

<sup>1)</sup> Den Gegensatz bazu bilbet bekanntlich die "heteronomische" theoretische Bernunft zunächst nur als regulatives Prinzip, sobann als ihr Wesen (nämlich die Dinge an sich) nur außer sich habend und endlich als ihren Inhalt von außen empfangend durch die sinnliche Funktion.

bier fei für Schleiermacher ber Gegenfat von Geift und Natur nur ber Ausgangspunft feiner Betrachtung, nicht beren schliekliches Refultat: beibe verneinen sich nach ihm nicht schlechthin: sonbern ber Beift vermag nicht nur bie Erscheinungen, sonbern auch bie Dinge und ihr Wefen zu erfaffen und feine formgebende Thatigfeit nimmt ben Dingen nichts von ihrer objektiven Realität, sondern erhebt bie Aufälligfeit ber einzelnen Erscheinungen gur Nothwendigfeit und Allgemeinheit ber Begriffe. Woher bas? hier giebt Weißenborn Spinoza's Ginfluß zu, aber nicht einen Ginfluß feines Beiftesbegriffes. sondern seiner Gottesidee. Diese nämlich, welche fich übrigens mit ber Schleiermacherschen vollständig bede, bebe ben Gegensat von Denten und Sein schlechthin auf, indem fie ale ,absolute Andifferenz und Neutralisation bes Denkens und Seins, als absolute Regation jeglicher Unterschiedenheit beider," als gegensatlose Einheit gefakt werbe. Beil nun aber Denten und Sein nach Schleiermacher, wie nach Spinoza, in ber Gottheit urfprünglich geeint find. fo foliege ersterer, beibe mußten auch "in ihrem weltlichen Dafein" bie Möglichkeit einer Einigung in fich tragen und baber einander entsprechen können, ohne burch solche Aufhebung ihrer absoluten Begenfählichfeit von bem einem jeden eigenthümlichen Befen etwas einzubüken: baber jene antikantischen Aeußerungen Schleiermachers über bie Tragweite bes subjektiven Erkennens, Aeußerungen, bie als unbentbar ericbeinen mußten, wenn nicht Schleiermachers Rantianismus "vom Spinozismus integrirt" ware.

War aber hierburch ber Antheil Spinoza's an dem Schleiermacherschen Denken auf ein dem Geistesbegriff sernliegendes Gebiet entrückt, so unternahm es Sigwart') in seiner denkwürdigen Doppelabhandlung über Schleiermachers Erkenntnistheorie und dessetben psihchologische Voraussetzungen die ganze ursprüngliche Aufsassung Schleiermachers von dem Wesen des Subjekts auf Spinoza's

<sup>1)</sup> A. Schleiermachers Erkenntnistheorie und ihre Bebeutung für die Grundbegriffe ber Glaubenslehre. — B. Schleiermacher's psychologische Boraussehungen, insbesondere die Begriffe des Gestühls und der Individualität. Jahrbilcher sür bentsche Theologie, herausg. von Dorner, Liebner 2c. Band II, 1857, S. 267—327; S. 829—864, bes. S. 838, Ann. 1.

<sup>.</sup> 

Beiftesbegriff felber gurudguführen. Wie Spinoza, fo babe eigentlich Schleiermacher gar tein Subjekt für die Thatigkeiten bes Beiftes, fonbern er beschränke fich barauf, bie allen gemeinsame Bernunft in eine unendliche Bielheit einzelner Dent- und Billensatte ju gerlegen, bie niemals von bem Mittelpunkt einer verfonlichen Ginbeit ausgeben, auch niemals in einem folden zusammentreffen, fonbern ftatt subjektiver Ginbeit es bochstens zu einer logischen Ginbeit brimgen. Ja nach beiben Denkern gebe es gar kein absolutes Erkenntnik = und Willensvermögen, dies feien ihnen Gattungsbegriffe, bie wir ohne objeftive Berechtigung aus ben allein wirklichen einzelnen Dent- und Willensaften abstrahiren. Ebenso stimme Schleiermacher mit Spinoza barin überein, bag ber fubjektive Beift feinen Inhalt ausschließlich von ber organischen ober finnlichen Funktion ber entnehme, ein Sak, welcher fich mit bem bes Spinoza vollftanbig bede (?): baf die Ibeen die Affektionen des Körpers feien. Richt minder endlich sei die Auflösung bes Willens in einen Aft ober eine Kunttion bes Intelletts ein beiben gemeinsamer Bug. - Allerbings scheint biese Rritit bes Schleiermacherschen Beiftesbegriffs eine em pfindliche Einschränfung burch bies nothgebrungene Zugestandnig ju erleiden: die bennoch bestehende bedeutsame Differenz ber spinogistischen und ber Schleiermacherschen Methobe culminire barin, bag "Spinoza nur ans ben allgemeinsten und bochften Begriffen, Schleiermacher nur vom Boben subjektiver Erfahrung aus argumentire," baß jener von ber Substanz ans nicht zum Subjett zu bringen vermoge, diefer vom Subjett aus teine "Substanz außerhalb bes Subjektes" finden konne und daß endlich die Ginheit der urfpriinglich bualiftifch entgegengefesten geiftigen und materiellen Seite von jenem in die Substanz, von biesem in bas Subjett gesetzt werbe.

Zwei Jahre enblich nach dem Erscheinen der Sigwartschen Abhandlungen führte H. Ritter') in seiner Geschichte der Griftlichen Philosophie im theilweisen Gegensatz zu den hauptsächlichsten Bedenken der Sigwartschen Kritik den Gedanken aus, daß gerade die

<sup>1)</sup> Die driftliche Philosophie nach ihrem Begriff, ihren angern Berhältnissen und ihrer Geschichte bis auf die neuesten Zeiten. 2. Bb. Gött. 1859. (Schleiermacher S. 747—809).

scharf erfaste "Eigenthümlichkeit und Persönlichkeit" bes benkenden Subjekts im Schleiermacherschen Spstem die Möglichkeit des reinen Wiffens aushebe und daß gerade hierin "der vorherrschende Gedanke seiner dialektischen Kritik" zu suchen sei. Sinnlichkeit und Vernunft als die beiden Voraussetzungen alles Erkennens ständen nach ihm zwar nicht in absoluter Unvereinbarkeit gegenüber; aber nicht nur sei statt eines Gleichgewichtes beider Seiten in unserem Erkennen stets die eine oder die andere überwiegend, natürlich zum Schaben des reinen Wissens, sondern vor Allem sei es die Verschiedens heit der sinnlichen Auffassung und des vernünftigen Denkens in den einzelnen Personen, welche ein reines Ersfassen der allgemeinen Wahrheit unmöglich mache 1).

So steht auch auf diesem Gebiete ber Gegensatz ber ehrwürdigsten kritischen Meinungen ungebrochen ba. Seinen Höhepunkt aber erreichte berselbe in ber Besprechung beszenigen Begriffs, welcher geswissermaßen von der Gottesidee und dem Gottesbegriff die Summe zieht, d. h. in der Besprechung von

## 3. Shleiermacher's Neligionsbegriff.

Schleiermachers absolutes Abhängigkeitsgesühl — so leiteten bie Wiener Jahrbücher ) ben weitverzweigten Streit stürmisch ein — sei geradezu ein trügerischer Begriff. Denn ein Berhältniß der Birkung und Gegenwirkung, wie der "neue christliche Glaube es zwischen Gott und den Menschen setze, lasse ein Gesühl absoluter Abhängigkeit gar nicht zu, denn dazu gehöre, daß der eine Theil der begründende sei. Daher müsse denn die neue Dogmatif den Inhalt aller christlichen Wahrheiten in hypothetische Ausdrücke subjektiver Empfindungen auslösen, den Christen selber aber loslösen von dem ewigen Wesen; denn Schleiermacher hat ganz Recht und hätte es nur gründlicher bedenken sollen: entweder absolute Abhängigkeit von Gott oder keine. Zulett bleibe nach Schleiermacher als das Wesen der

<sup>1)</sup> S. 754. Allerbings können wir schon im Boraus Angefichts ber ganzen Abhanblung Schleiermachers über bie ibentische Bernunft gewisse Bebenken über bie Richtigkeit ber Ritterschen Interpretation nicht verhehlen.

<sup>2)</sup> a. a. D. S. 108 ff.

ber Religion nichts anberes übrig, als ein regelloses Spiel ber Phantasie, welche bem fromm gesinnten Subjekte Bilder von Absängigkeit, Erlösung u. s. w. in reicher Abwechselung zusührt, damit es sich daran selbstgefällig bespiegele und sich "sammt seinen frommen Erregungen und Gefühlen um sich selbst drehe." Das wahre Gesihl der Abhängigkeit von Gott werde namentlich durch das Bewühlsein der Sinde geweckt, dieses aber sei in der neuen Dogmatik nicht mit dem religiösen Ernste erfaßt, welcher allein auch eine Gemeinschaft der Erlösten d. h. eine Kirche zusammenhalten könne. Dagegen rermöge Schleiermachers Theorie vom Abhängigkeitsgesühl, welche im Grunde nur eine Unabhängigkeitserklärung des Subjekts sei, keine andere Kirche zu begründen, als eine Gemeinschaft solcher, die in ihren aussichließlich individuellen frommen Erregungen gleiche Bilder wahrnehmen oder sich an gleichen Vildern erbauen.

In abnlichem Sinne und nicht viel freundlicherem Tone außerte fich balb bernach Beinrich Steffens 1) über die neue Anwendung bes Gefühlsbegriffes. In seinem damals noch jungen lutherischen Eifer urtheilte er, bas Glaubenspringip ber bentschen Reformation überhaupt mit feinem objektiv driftlichen Befchichte= unb Lehrinhalt könne nicht ernstlicher gefährbet werben, als burch bie Gründung der Religion auf bas Leben des Gefühls. Denn zunächst beburfe biefes felber ber Erlöfung, minbeftens ber Startung und Erhaltung von Außen ber. Suche es bann nach folder Gründung bes felbstentworfenen Seilandsbildes in den Gottesworten ber Seiligen Schrift, fo habe es in Folge feiner leibigen Autonomie feinen anderen Beiftand als ben bes subjektiven Berftandes, ber nun aber mit innerer Nothwendigkeit das geschichtliche Heilandsbild ber Offenbarung mit ber Herrlichkeit feines übervernunftigen Bunderglanges in ein phantastisches Mythengewebe auflöse und badurch bas ersehnte Fundament des Gefühlsglaubens in seinen ersten Anfängen immer wieder zerstöre.

<sup>1)</sup> Bon ber falfchen Theologie und bem mahren Glauben. Eine Stimme aus ber Gemeinde durch H. Steffens. Breslau 1823 (in ber Ausg. von 1839 f. bef. S. 84. 85).

Dagegen machte Tweften ') geltenb, bag gerabe bie driftliche ffenbarung felber fich als ihr erftes und vornehmftes Riel bie iebergeburt b. b. eine erneuernde Birfung auf bas Bebloleben als das innerfte Lebensgebiet vorgefett habe, und als Folge von eine fortgebende Beberrichung bes unmittelbaren Selbstbewuftns mit andern Worten: Die Wedung bes Abhängigkeitsgefühls, auf rund beffen ber Menich im "organischen" Zusammenschluß mit prifto ber boberen Beistesfrafte bes in ihm sich offenbarenben ottes theilhaftig werden folle. Uebrigens könne das Abbangig= togefühl von Gott nur ein absolutes fein, schließe jedes Befühl r Gegenwirtung auf Gott aus; bies gebe aus ber Natur bes rhaltniffes amifchen Endlichem und Unendlichem überhaupt bervor, 8 welchem nothwendig folge, daß wir nicht uns allein, sondern es Endliche, wodurch wir bestimmt werben, ja bie Totalität bes tblichen als vom Unenblichen nur abhängig und bestimmt erkennen. Balich und wirklich sei eine Gegenwirkung vom Endlichen zum tblichen in ber Sphare ber Welt; hier fei also bas Abhangigkeits= fibl fein abfolutes - immer aber bleibe bas Gefühl an fich ein mittelbares Innewerden feiner felbst, das "burch außere Einwiragen bedingt," felber burchaus nicht bedingend fei (S. 14).

Den Angriffen gegen die Gefühlstheorie als Grundlage einer störenden Freiheitslehre war hiermit ein Ende gemacht. Da legte elbrück<sup>2</sup>) seiner Polemik gegen Schleiermachers Religionsbegriff n entgegengesetzten Vorwurf zu Grunde. Schleiermacher habe wie vinoza nur die äußere Erscheinung der Frömmigkeit wissenschaftlich sgedaut: nämlich das Gefühl der Abhängigkeit von Gott in Hinsicht f das äußere und innere Leben, und darüber in höchst bedenklichem aße das Fundament des religiösen Bewußtseins vernachlässigt: das zwußtsein, vermöge der Freiheit des Willens "der Gottheit entzen streiben, wenn auch nicht äußerlich entgegen wirken zu können." ur im Gegensat mit diesem letzteren habe das erste religiösen erth; wo aber das zweite wie dei Schleiermacher sehle, da sehle ich jenem inneres Leben und wirkende Kraft nach außen hin.

<sup>1)</sup> a. a. D. I, S. 2-32. bef. S. 16-18.

<sup>2)</sup> a. a. D. S. 47-55 "Ueber bas Wesen ber Religion."

Bebeutsam warnte Ritsich') in seiner Erwiberung auf Delbriids Bolemit vor bem bort nicht allein hervorgetretenen Bestreben nach unwissenschaftlicher und irreligiöser Uebertreibung bes Freiheitsbewußtseins. Zwar schließe auch bas fromme Gefühl, weldes fich in Wirklichkeit nur in Berbindung mit bem Weltbemuftfein in uns vollziehe (aber nur eben vermöge feines innigen Abhängigkeitsverhältnisses zu Gott, ber unbedingten Caufalität ber bedingten Welt), nothwendig ein Gefühl ber Freiheit ber Welt gegenüber ein. Fordere man noch mehr, nämlich auch Freiheitsgefühl bes Menschen gegen Gott, so forbere man bamit sicherlich nicht ein religioses Gefühl, man sei vielmehr auf bem Bege, es zu untergraben. Denn biefes konne nur besto volltommener sein, je mehr es alles Können und Bermögen, mithin auch bas Widerftrebenkönnen als ein mitgetheiltes b. b. als ein von Gott bedingtes erfenne. Sicherlich bedinge Gott ben Menschen nicht weniger absolut, weil er ihn anders als das bewuftlose Geschöpf, weil er ihn als einen freien bebingt.

War die doppelte Vertheidigung des Schleiermacherschen Religionsbegriffes auf der breitesten psichologischen und theologischen Basis erwachsen, so hatte sich die Polemik gegen denselben bisher nur mit einzelnen Voraussetzungen und Consequenzen des angesochtenen Begriffs befaßt. Diesen selber in seinem Centrum anzugreisen, unternahm K. H. Sac ack in seiner Christlichen Apologetik, wo er es für einen zerstörenden Frrthum der Schleiermacherschen Glaubenslehre erklärte, daß dieselbe die Religion mit der Frömmigkeit begrifflich identifizire und, da die Frömmigkeit an sich nur ein sittlicher Begriffsei, die Religion ihres wahren Seins völlig entkleidet habe. Ihren wesentlich sittlichen Gehalt zeige aber die Frömmigkeit darin, daß sie durchaus nicht allein ein Erfülltsein von der Jdee Gottes oder aber ein Fühlen Gottes sei, sondern ebenso sehr ein Handeln des Subjekts auf diese ihm innewohnende Idee, nämlich ein Beherrschen und Gektalten der darin enthaltenen Vorstellungen und Geküble.

<sup>1)</sup> a. a. D. S. 660 ff.

<sup>2)</sup> Hamb. 1829. 2. Aufl. ebenb. 1842. S. 45 - 48.

Die Ausgestaltung ihres Begriffs gehöre baber gänzlich ber Ethik an. Die Religion habe ihr Wesen in objektiveren Regionen 1).

Hatte Sad bei aller Betonung ber Unvollständigkeit bes Schleiermacberichen Frömmigfeitsbegriffes und feiner nothwendigen Erganzung burch ein Element bes sittlichen Hanbelns boch bas Gefühl als ben primitiven Grund ber Frommigfeit noch anerkannt, fo war bagegen icon vor bem Erscheinen ber Sackschen Apologetit Bretichneiber in feiner Dogmatit 1) bis zu ber Behauptung vorgegangen, bas Gefühl ber Abhängigkeit sei überhaupt nicht bas erfte in ber Religion, fondern als biefes tonne allein bas Wiffen von Gott Der Beweis liege besonders in einem Doppelten. Einerfeits mußte man, wenn bas Gefühl bas Urfprüngliche in ber Frommiateit ware, von biefem aus auch ohne weitere Bermittelung ju bem Bewußtsein einer absoluten Abhängigkeit kommen können. Das Gefühl aber könne nur ein augenblickliches Bedingtfein ausfagen. mithin auch nur ein relatives, benn in bem gegenwärtigen Bebingtfein liege noch nicht die Unmöglichkeit, ein foldes in Aufunft zu überwinden. Das Bewuftsein biefer Unmöglichkeit Gotte gegenüber ftamme, wo es ba fei, aus einem vorangebenden Wirken ber reflettirenben Bernunft, welches ftatt angenblicklicher Empfindungen all= gemeine Erfenntniffe begrünbe.

Andererseits muffe im Unterschied von den sinnlichen Gefühlen, bei denen allerdings das Wissen von dem afficirenden Gegenstande oft erst nachfolge, in Betreff der geistigen Gefühle festgehalten wer-

<sup>1)</sup> In ber weiteren Ausstührung bieses Gebankens faßt Sack seinen Wibersspruch gegen Schleiermachers Berhältnisbestimmung von Resigion und Frömmigkeit bahin zusammen: daß nach seiner und ber allgemeinen Anschauung Religion "die wahre Frömmigkeit erzeuge," nach Schleiermacher dagegen die Religion erst "durch die Frömmigkeit werbe und mit Nothwendigkeit und nach keinem andern als einem natllrlich-psychologischen Gesetze aus dem unseren Dasein mitgegebenen Abshängigkeitsgesihle hervorgehe."

<sup>2)</sup> Handbuch ber Dogm. ber evang. Inther. Kirche, 3. Aufl. Leipz. 1828, mit einer besonderen Abhandlung: Ueber die Grundansichten ber theologischen Spsteme in den dogmatischen Lehrblichern der Heren Prof. Dr. Schleiermacher und Marbeineke, sowie über die des Herrn Dr. Hase. In der 4. Ausl. Leipz. 1838 ist diese Abhandlung im Auszuge der Uebersicht über die Geschichte der Dogmatik beigegeben.

ben, daß benselben als Gefühlen von einem Gebachten, die Auffassengen bes Gebachten ober der Jbee im Wissen stets vorangehe. Daher auch das religiöse Gefühl dem Wissen nur dann vorausgehen könnte, wenn "Gottes Wesen ben menschlichen Geist berührte, noch ehe er Gott erkennte." Aus einer solchen Berührung würde aber dann auf Seiten des Renschen dennoch nicht ein Gefühl von Gott, sondern nur von einem "dunkelen Etwas" entspringen, welches auch für das Gefühl sich erst durch vernünftige Erkenutniß in die Ibee Gottes selber umzusetzen hätte.

Hiermit hatte Bretschneiber bem heftigen Angriffe bedentlich vorgearbeitet, welcher nun bald von Seiten ber berrichenden Tagesphilosophie gegen ben Schleiermacherschen Religionsbegriff in bie Deffentlichkeit ausgeben follte. In feinen Borlefungen über Religionsphilosophie 1) sprach Hegel — und nach ihm viele seiner Schüler, fogar Danb - mit Geringschätzung von einer Fassung bes Wefens ber Religion, die für Gottes Sein in uns trop vielen Rebens bavon doch nicht ein eigenes Keld unseres seelischen Lebens anzuweisen habe, sondern es festhalte auf einem Boben, welcher die "königliche Blume" vom wilbesten Unfraut umwuchern laffe, b. h. ben wiebersprechenbsten Inhalt berge, mit bem höchsten bas Riebrigste, bas Gemeinste mit bem Ebelften. Aus brei Gründen vornehmlich fei bas Gefühl die "schlechteste Beise," in welcher Gott in uns nachgewiesen werben könne. Das Gefühl fei, was ber Mensch mit bem Thiere gemein habe 2), die sinnliche Form bes Selbstbewuftfeins. Das Gefühl fei ferner die Form besselben, in welcher ber Inhalt als vollkommen zufällig erscheine, mahrend ber Bebanke, ber Begriff feinen Inhalt in beffen allgemeiner Rothwendigkeit, b. b. Bernunftigkeit erfaffe; nicht einmal für bie Existenz seines Inhalts gebe bas Gefühl eine Gemähr; rein Eingebildetes finde fich barin, bas

<sup>1)</sup> Borlesungen über die Philos. ber Rel. Herausgegeben von Marheinelt; Werke, Bb. 11. Berlin 1832. S. 72-79. 84. 85. 122-124.

<sup>2)</sup> Es ist fast schwer zu begreifen, baß eine berartige Bemerkung, schon von Schleiermacher selbst und später mehrsach so gründlich abgesertigt, noch im Jahre 1831 von einem Denker wie Hegel ausgehen konnte (aus jenem Jahre stammt bas letzte Heft, welches ben veröffentlichten Borlesungen mit zu Grunde lag).

niemals mar und niemals fein wirb. Das Gefühl fei endlich eine ausschließlich subjektive Form unseres Selbstbewußtseins; Die gottliche Substanz vermöge es weber nach ihrem selbständigen Sein noch nach ihrem Inhalte zu faffen, weil es nach Ursprung und Riel wefentlich Selbftgefühl fei; baber es benn über fich felbst nicht binaus fonne, vielmehr auch seinem bochften Inhalte beffen objektive Wesenheit raube. Nicht eine Anmagung sei es demnach, sondern ber allein würdige Gottesbienft, bem Abfoluten seinen Ort in bem Wissen anzuweisen. Gott sei Geift - bas Wissen fei geistig, nicht finnlich wie bas Gefühl. Gott fei bas Allgemeine in allem Besonberen — bas Wiffen habe bie Wahrheit als bas nothwendige Allgemeine, nichts Zufälliges fei in ihm wie im Gefühl. Gott ober ber Geist sei Freiheit - bas Wiffen sei bas Menschlich-Geistige in feiner Freiheit, nicht in fich felbst befangen, wie das Gefühl. Umsonst führe man gegen ben Anspruch eines Wiffens von Gott bas "Schreckbild bes Gegensates von Endlichem und Unendlichem" por. Diefer Gegensat bestehe nicht: benn Gott fei Bewegung jum Endlichen bin, fehre aber zu fich zurück in bem "fich als endlich aufbebenden" Ich und fei nur Gott "als diese Rudtehr."

Eine doppelte Richtung mußte nunmehr die Vertheidigung des Schleiermacherschen Religionsbegriffes einschlagen: gegen die Fassung der Religion als Wissen von Gott und gegen die Bestimmung der Frömmigkeit als eines "sittlichen Begriffes," der durch ein Handeln auf die Jee Gottes in uns wesentlich constituirt werde.

Den ersten Theil ber Bertheibigung übernahm Alexanber Schweizer in seiner unvergeßlichen Abhandlung "über die Dignität des Religionsstifters"). Hegel's unbestreitbares Berdienst — so führte Schweizer aus — sei es, Schelling's unbewiesenes und unbeweisbares Postulat einer unmittelbaren Intuition des Absoluten aus der philosophischen Wissenschaft verwiesen zu haben; aber mindestens so werthvoll sei die von Schleiermacher bewirkte Sonsberung des dialektischen Wissens und der Frömmigkeit als zweier

<sup>1)</sup> Stub. u. Krit. 1834. Bb. 7. Heft 3. S. 521-571, Heft 4. S. 813-849. Ueber bie Dign. b. R. Gin Beitrag zur Ausmittelung bes Wefens ber Frömmigkeit.

allerdings nur formell unterschiedener Selbstoffenbarungen Gottes. Ob überhaupt und in wie weit ein Wissen von Gott möglich sei, darüber habe die Religionsphilosophie zu handeln. Die Frömmigkeit selber aber könne nicht ursprünglich ein Wissen sein; denn sie gehöre thatsächlich zu dem Gebiete der individuellen Vernunftthätigkeit und sei insbesondere, soweit sie Spontaneität auszeige, nur ein Fortbilden des vom Religionsstifter her Recipirten in individueller Weise. Das Wissen dagegen suche die Wahrheit in dem für alle identischen Begriff und habe in der "innerlich nothwendigen Fortbewegung dieses Begriffes seinen Verlauf." Daher komme denn dem Religionsstifter auf diesem Gediete nur eine mittelbare Herrsschaft zu; seine volle Dignität behaupte er allein in dem Reiche des Gefühls.

Dag die Frömmigkeit zweitens auch nicht wesentlich ein Handeln fei, also nicht ein rein "fittlicher Begriff," ift ein hauptfachliches Beweisziel der ausführlichen Abhandlung von Elwert: "über bas Wefen ber Religion 1)." Setze man als bas Primitive in ber Religion bas Handeln, so komme man zwar nicht nothwendig auf die Ibentität ber Religion und ber Sittlichkeit, sondern man könne verfuchen. ihre Differenz burch Beiordnung ober Unterordnung aufrecht zu erhalten, würde aber nie bem wunderlichen Widerspruch entgeben. bag beibe Sphären ihre Verschiedenheit sowohl als auch ihre Ibentität nur in einem Formalen erweisen würden. Gine substantielle Identität zunächft anzunehmen, werbe burch bie erfahrungsmäßige Thatfache unmöglich gemacht, daß auch Nichtfromme sittlich bandeln tonnen. Gine substantielle Berschiedenheit aber falle von felber binweg, wenn nach jener Voraussetzung Religion und Sittlichfeit gleichermagen ein Handeln fein follen; offenbar können fie bier als verschieden nur angesehen werden auf Grund ber verschiedenen Art, in welcher fie fich in bemfelben Stoffe einen Ausbruck geben.

Auch könne thatfächlich die Religion ber Sittlichkeit nicht unter-

<sup>1)</sup> f. Tlibinger Zeitschrift für Theol. (herausgeg. v. Baur, Kern, Schmib, Steubel), Jahrg. 1835, Heft 3. S. 3 – 115. Ueber b. W. b. Rel., mit besonderer Rücksicht auf die Schleiermachersche Bestimmung bes Begriffs ber Religion.

geordnet werben; benn bann erhielten wir ein Gebiet des Handelns, nämlich das sittliche, welches sich der religiösen Durchbringung entzöge, während doch diese das Ganze des menschlichen Lebens erst zu einem werthvollen mache. Noch weniger dürfe man sagen, die Sittlichkeit sei in der Religion enthalten, denn damit wäre umgekehrt der sittlichen Bestimmbarkeit die wichtigste Sphäre, nämlich die religiöse, entzogen.

Die Coordinirung beider Begriffe aber verlange einen dritten höheren Begriff, in dem jene zusammenträsen. Dieser würde eben das Handeln sein, aber worin läge dann der Unterschied des sittlichen und religiösen Handelns? Da beide das ganze Lebensgediet umfassen, doch auch nur in einem Formalen d. h. in dem Antried, in der Bewegung oder Bestimmtheit des Inneren, aus welcher ein jedes von beiden hervorgeht. Dadurch sei aber bewiesen, daß die Theorie von dem Handeln als dem Primitiven der Religion im Grunde selber das Handeln nur als eine Aeußerung, nicht als das Wesen der Religion ansehen dürse, d. h. daß sie in einer Art von Selbsttäusschung befangen sei 1).

Hiermit war die große und schöne kritische Bewegung um den Relisionsbegrifferschöpft. Daß einer ihrer herdorragendsten Leiter die Untersuchung über das Wesen der Religion mit der über die Dignität des Religionsstifters verdunden hatte, konnte als ein bedeutsames Vorzeichen davon angesehen werden, daß mit innerer Nothwendigkeit jene Bewegung sich sehr bald auf das Gebiet des Lebens Jesu und der damit zusammenhängenden kritischen Fragen hinüberspielen sollte, gleichsam, um auf die so eben gewonnenen Resultate die Probe zu machen.

Erst Schenkel's Dogmatit 2) war es, welche an die Bichtigkeit des unterbrochenen Streites erinnerte. Hegel's Bolemit des

<sup>1)</sup> Besonders hier mitssen wir ausdrücklich baran erinnern, daß an diesem Orte nur ein Berzeichniß des Allerwichtigsten gegeben werden kann; auch viele bedeutende Aeußerungen in Sachen des Religionsbegriffs (von Olshausen, Stud. Krit. 1890 u. A.) mitsen der Uebersichtlichkeit wegen unberlichsichtigt bleiben.

<sup>2)</sup> Die driftliche Dogmatik vom Standpunkt bes Gewiffens aus bargeftellt. 1. Bb. 1858. S. 109-137.

Weiteren ausführent, ja fast noch verschärfent zieh er bie Schleiermacheriche Glaubenslehre einer vollständigen Bermechselung ber "äfthetischen" und ber "religiösen Funktion." In Babrbeit gebore bas Befühl überhaupt nicht bem Beistesleben, sonbern ausschlieklich bem sinnlichen ober afthetischen Lebensgebiete an. Nicht also eine bobere Sphare, als bie bes Thuns und bes Wissens fei von Schleiermacher, wie biefer felber meine, ber Frommigkeit zugewiefen worben. fondern eine wesentlich niedrigere. Ja, bas Gefühl an fich konne über baubt feine Beziehung zu Gott haben, ba es nicht eine Meukerung bes Beiftes fei, und Gott boch nur zu bem Beiftigen irgend ein unmittels bares Verhältniß haben tonne. Erft bann fei es möglich, bag auch bas Gefühl ben Charafter eines frommen erhalte, wenn bas Beiftesleben sich ihm mittheile, b. h. wenn es von ber Bernunft geläutert und von bem Willen geregelt werbe. Aber in jenem Geiftesleben wiederum, aus welchem allein die Frommigkeit auch in bas Gefühl könne übergeleitet werben, muffe es für bie Religion als für ein thatfächlich felbständiges Gebiet des Menschengeistes auch ein felbständiges Beistesorgan geben - und biefes fei bas Gewiffen.

Nachdem Schlottmann ben Nachweis zu führen gesucht hatte '), daß die Polemik Schenkel's zum großen Theil auf einem Berkennen des Schleiermacherschen Gesühlsbegriffes beruhe und daß von diesem, wenn man ihn richtig erfasse, das neue Gewissensprinzip gar nicht soweit entsernt sei, als bessen Urheber meine, war die Frage inmitten ber theologischen Wissenschaft auf Jahre wieder zur Ruhe gebracht.

Erst die letzten Monate brachten uns eine neue gewichtige Abhandlung über "Schleiermachers Religionsbegriff und die philossophischen Voranssetzungen besselben" von Emil Schürer"). Der Verfasser lentte die Frage auf ihren Ausgangspunkt zurück, nämslich auf das Verhältniß des fraglichen Schleiermacherschen Begriffes zu dem Spinozismus. Allerdings sei letzterem die schon in den

<sup>1) &</sup>quot;Drei Gegner bes Schleiermacherschen Religionsbegriffes" (b. Berf. hat außer Schenkel noch Stahl und Philippi im Auge), in b. Dentschen Zeitschr. f. chriftl. Wissensch. u. chriftl. Leben. Bierter Jahrg. Berlin 1861. S. 369—375.

<sup>2)</sup> Leipz. 1868. f. bef. S. 33. 43-46.

Reben hervorgetretene Werthlegung auf eine individuelle Ausbilbung des Religiösen völlig fremd, so fremd wie überhaupt das von Schleiermacher behauptete natürliche Bestreben der Seele, "sich als ein besonderes hinzustellen." Aber das andere von Schleiermacher aufgestellte Urbestreben der menschlichen Seele, hingebend sich selbst in einem größeren aufzulösen, erinnere zu sehr an spinozistische Grundanschauungen als daß wir hoffen dürsten, durch den jenem zweiten Streben entsprechenden Schleiermacherschen Gefühls und Religionsbegriff viel über Spinoza hinausgeführt zu werden.

Natürlich beruhe folche Bermandtschaft hauptsächlich auf ber Uebereinstimmung des beiderseitigen Gottesbegriffes, welche auf bem Standpuntte ber Reben eine völlige gewesen, aber auch burch bie Dialektik und ihre immer noch halbpantheiftische Auffassung bes Absoluten als Einheit alles Seins nicht bebeutent geftort worben Da nun der Gottesbegriff ber Dogmatif sich mit dem ber Dialeftif vollkommen bede (S. 35), fo könne auch ber Religionsbegriff ber Dogmatit, wie er in bem absoluten Abbangigkeitsgefühl allein seinen Mittelpunkt habe felbst von ber Lehre ber "Reben" nur icheinbar verschieben fein, welche bas Gefühl schlechthin auch obne seine Bestimmtheit als Abhängigkeit für das Wesentliche ber Religion erflärt batten. Dem Rebner fei bas Universum, b. b. bie Gefammtheit bes gegensätlichen Seins gleich Gott gewesen; baber babe ihm eine jede bewußte Berührung vom Universum ber 1), b. b. ein jedes Gefühl habe ihm als religios gelten muffen. Der Glaubenslehrer erkannte (auf Grund ber Dialektik) in Gott bie gegenfatlofe Einheit bes Seins, welche beffen Caufalität ift; bier babe er nur einem Gefühl absoluter Abhängigkeit ben Charafter bes Religiöfen zuzuerkennen vermocht. Beiter greife ber Unterschieb nicht 2).

Hatte nun Schleiermacher bas Wiffen sowohl als bas Wollen

<sup>1)</sup> Giner Berührung von einem einzelnen Dinge im Universum entspreche in biefem Sinne nur eine Empfindung, nicht ein Gefühl.

<sup>2)</sup> Allerbings hätte Schlirer wohl gut gethan, seine Behauptung von bem ziemlich ungebrochenen Pantheismus auch bes späteren Schleiermacher mit bem auf S. 44. 45 ilber Schleiermachers verbesserten Gottesbegriff Borgetragenen in besieren Einklang zu bringen

von dem ursprünglichen Wesen der Frömmigkeit ausgeschlossen, so erwuchs ihm daraus die Ansgabe, auch diese beiden als gleichwesentliche Faktoren der Seelenthätigkeit nach ihren inneren Gesetzen zu begreisen und die von ihnen abhängigen Lebensgebiete wissenschlich zu organisiren. Er erfüllte diese doppelte Aufgabe in seiner Dialektik und in seiner Ethik. Letztere besonders emsig auszudanen, veranlaßte ihn die scharfe Kritik, mit welcher er selbst die wissenschaftliche Halbheit oder Haltlosigkeit der früheren ethischen Systeme aufgedeckt hatte. Dieselbe wirkte wohl auch dazu mit, daß die ihn betressenschaftlich, während sie seiner Dialektik verhältnismäßig schonend entgegen kam (s. § 2 dieses Abschn.), an

## 4. Schleiermachers Sittlichkeitsbegriff ')

jum Theil mit herber Strenge bes Urtheils herantrat.

Den Anfang hierzu machte fein geringerer, als Serbart. Schleiermacher, fo führte biefer in einigen gelegentlichen Bemerfungen \*) aus, habe feine Grunbfage jur fittlichen Beurtheitung ber einzelnen Sandlungen aus feiner ibealen Anschanung von bem Gangen bes Weltzusammenhanges zu entnehmen getrachtet, ftatt bak er hatte verfuchen follen, vom Ginzelnen aus ben Magftab zu pracifer fittlicher Beurtheilung auch bes "Großen und Zusammengefesten" ju gewinnen. Borausgesett felbft, wir handelten in einer Stralwelt und konnten überdies die Gefammtheit bes in ihr Gefchebenben überblicken, ihren Werth wurde auch biefe Welt nicht erft als ein fittliches Ganze haben, fondern berfelbe binge burchaus ab non ber Schätzung bes Einzelnen. Run aber babe es bie Ethif gar nicht mit einer Sbealwelt, fonbern allein mit ber wirklichen Belt gu thun, und in biefer fei nichts ethisch bestimmbar als bas burd eine Abficht bestimmte Wollen. Wer mehr zu conftruiren gebenke, täusche sich selbst.

<sup>1)</sup> hierzu sind zu vergl. außer bem "Entwurf eines Spftems ber Sittenlehre," herausgeg. v. Schweizer. 1835: "Grundriß ber philos. Ethilt" mit einleitenber Borrebe v. Twesten, 1841, und "die christliche Sitte, nach ben Grunds. ber ev. K. im Zusammenhange bargestellt," herausgeg. v. Jonas 1843.

<sup>2)</sup> Briefe itb. b. Freiheit S. 190; val. Alla. Metanb. Bb. 1. S. 394-433.

Roch weniger kounte fich Hartenstein 1) in die spekulative Conftruttion bes ethischen Shitems bei Schleiermacher finben. Die breifache Forberung ber "Grundlinien" — Ableitung bes ethischen Bringips aus bem Gangen bes Wiffens, Ableitung aller ethifden Beariffe aus bem Brinzip allein, Zusammenfassung alles möglichen handelns unter bas Objekt ber ethischen Bestimmung fei an sich nicht berechtigt und auch von Schleiermacher felber nicht erfüllt; letteres aber gelte besonders von der vierten Forberung, nämlich ber einer fpftematischen Darftellung ber Ethik als eines Spitems bes Reglen. Das regle Obiekt aller fittlichen Beurtheilung, nämlich bie Gefinnung bes Willens, fei burch seine Ableitung bes Ethischen bem Auge geradezu entrückt. Sogar Fichte, ber boch fonft mit ihm in bem Streben nach einer Debuktion bes ethischen Wiffens aus bem Wiffen als folden qusammenstimme, habe boch noch ben Willen als bas Centrum ber Ethit festgebalten. Schleiermacher bagegen traume von einer "Berfittlichung der in Zeit und Raum ganzen Natur," ftatt zu begreifen, bağ es nichts anderes ber Berfittlichung Fähiges gebe, als eben ben Billen mit bem aus ihm hervorgebenden handeln felbft. Seine faft nur "fosmische" Sittenlehre beziehe sich bagegen vielmehr auf bie Produtte bes Handelns, und zwar (mit fühner Ueberspringung ber einzelnen Brobutte ber einzelnen Handlungen bes einzelnen Subjetts) unmittelbar auf bas "Gesammtprobutt bes gesammten Sanbelns bes Menschengeschlechts" (höchstes Gut). Dazu komme endlich, daß folch Ueberseben bes Einzelnen fich bei Schleiermacher wie bei Fichte, empfindlich badurch rache, daß ihre Bestimmung ber sittlichen Aufgabe fich unter ihren eigenen Sanden in einem Cirtel umberwende. Rach Kichte werde sich bas Ich seiner Freiheit und bamit feiner sittlichen Anlage nur bewußt burch Setzung bes Nicht= 3ch aus bem 3ch beraus — und augleich solle als Riel bes fittlichen Handelns gerade die Aufhebung biefer Bedingung ber fittlichen Entwickelung gelten. Ebenfo fei nach Schleiermacher bas

¹) De ethices a Schleiermachero propositae fundamento, Lips. 1837; Grundprobleme b. eth. Wiss. 1844. S. 104-127.

fittliche Handeln einerseits nur möglich durch den Gegensatz von Natur und Bernunft, da ja der Sittlichkeitsprozeß in nichts and derem bestehe, als in dem Naturwerden der Bernunft und dem Bernunftwerden der Natur. Andererseits aber solle doch wieder in allem sittlich Entwickelten "von der Bernunft unabhängige Natur" zurückleiben. Dieser Widerspruch untergrade natürlich die Fundamente des ganzen glänzenden ethischen Baues.

Herbart und Hartenstein hatten somit nicht weniger als dies behauptet: daß Schleiermacher seine Absicht, neben dem Religiösen des Gefühls ein sittliches Neich des Willens wissenschaftlich auszubauen, durch seine spekulative Bergewaltigung der Realität selber völlig vereitelt habe. Anders Rothe 1), welcher Schleiermachers spekulative Ableitung des Sittlichen nicht nur gelten ließ, sondern sie vielmehr zu erweitern und berichtigend zu vervollkommnen suchte. Schleiermachers Bestimmung des sittlichen Prozesses als Einigung von Natur und Bernunft modificirte er sowohl nach Setten des Natur= als des Bernunftbegriffes.

Was den ersteren anbetrifft, so betonte er, daß die Natur als das Reale nicht, wie es bei Schleiermacher scheine, in einem absoluten, auch im vollendeten Sittlichen noch vorhandenen Gegensate zu dem "Ideellen" stehe, sondern an sich selbst ideelle Bestimmtheiten trage. Auf diese Weise gewinnt Rothe von Seiten der Natur die Möglichkeit einer wirklichen und befinitiven Einigung derselben mit dem Ideellen.

Bon Seiten des Jbeellen aber sichert er die Möglichkeit einer wahrhaften Einigung desselben mit der Natur dadurch, daß er es nicht als Bernunft, sondern als Persönlichkeit bestimmt. Bon der Persönlichkeit nämlich sei die Fähigkeit, ja die Nothwendigkeit der Selbstbestimmung unzertrennlich; und erst kraft dieser Selbstbestimmung vermöge das Jbeelle in dem menschlichen Ich bestimmend in die Naturselte hinüberzugreisen und dieselbe wirksam mit sied zu vereinigen.

<sup>1)</sup> Theol. Ethik, erste Aust. Wittenb. 1845; zweite Aust. Wittenb. 1867, s. B. 1, Borr. S. XXI.; S. 61. 65. 387. 430. 434.

Den Prozeß solcher Einigung bes Realen und bes Ibeellen im menschlichen Ich bestimmt Rothe als das Sittliche selbst '), das Produkt dieses sittlichen Prozesses aber als "kreatürlichen Geist." Das Schleiermacher das Ibeelle nur als Bernunft bestimmte, habe ihn aber nicht nur bei einem mangelhaften Begriff der sittlichen Bollendung sestgehalten (s. Hartenst. a. a. D. S. 146), sondern ihm auch zugestandenermaßen die wissenschaftliche Construktion des sittlich Bösen unmöglich gemacht. Erst die Fassung des Ideellen als sich selbst bestimmender Persönlichkeit ergebe die Möglichkeit, daß es seinem Begriffe nach seine materielle Natur ebenso gut auf eine unnormale, als auf eine normale Weise mit sich einigen kann, d. h. alkein diese Fassung ermögliche eine wissenschaftliche Ableitung des Bösen, welches Schleiermacher nur empirisch habe ausnehmen können.

Stahl?) ging so weit zu leugnen, daß der Begriff des Bösen überhanpt bei Schleiermacher eine Stelle habe. Das Böse sei ihm nur ein "noch nicht Bernunftzewordensein" der Natur, sei ihm also nur graduell von dem Guten unterschieden; es gelte ihm eben als das unentwickelte Gute, nicht als des Guten absoluter und realer Gegensatz. Dies habe seinen Grund in einem Doppelten.

Zunächst darin, daß Schleiermacher das wahre Grundverhaltniß der Ethik, nämlich das Berhältniß zweier lebendig persönlicher Willen, des göttlichen und des menschlichen, nicht kenne; erst durch den Einblick in dieses Berhältniß lerne man Gut und Bös als Gehorsam und Ungehorsam gegen den höheren Willen principiell zu unterscheiden. Der andere Grund aber liege noch tiefer, nämlich darin, daß Schleiermacher den Willen überhaupt nicht als Mittelpunkt der Ethik gelten lasse, daß das Sittliche ihm nicht eine "Be-

<sup>1)</sup> Sachlich weniger bebeutend ist der andere Unterschied Rothe's von Schleiermacher, daß er diesen sittlichen Prozes von dem moralischen begrifflich getrennt wissen will, wie die species vom genus, mährend Schleiermacher beide mit einander vermischt habe. Die moralische Aufgabe, als die allgemeinere oder weitere, besteht ihm darin, daß das "persönliche Geschöpf" sein Sein traft eigener Selbstehtimmung zu dem mache, was sein eigener natilrlicher Zweck ersordert, zu werden, was es seinem Begriffe nach ist.

<sup>\*)</sup> Rechtsphilof.; Bb. 1.: Geschichte ber Rechtsphil.. 2. Aufl. Deibelb. 1847. S. 529-532. 535.

schaffenheit bes Willens" sei, sondern nur "ein Sieg der Denkthätigkeit, der Bewußtheit oder Bernunft" über die Natur. Wenn nun hlerin die Ursache seiner schwächlichen Behandlung der Begriffe von Gut und Bös zu suchen sei, so sei die Folge davon die, das ihm das tiesere Berständniß auch der ethischen Gemeinschaften verschlossen bleibe. Staat und Kirche seien ihm nicht Ordnungen oder Anstalten über Bolt und Kirche mit dem Zwecke, das gute, göttliche Lebensprinzip im Kampse gegen das Böse in die Menscheit hineinzubilden, sondern nur Offenbarungen der Eigenthümlicheiten des Boltes und der Gemeinde in der Art, wie jenes die Natur sich unterwirft (Staat), diese ihr rellgiöses Gefühl zum Ausdruck bringt (Kirche).

Mit Borlanber's bentwürdiger Darftellung und Beurtheilung ber Schleiermacherschen Ethit 1) tehrte bie Kritik von Stahl's verurtbeilenden Aphorismen zur ernsteren Befinnung auf ben tieferen Bufammenhang und bie mahren 3mede ber Schleiermacherschen Sittenlehre jurud. Hatte Stahl biefelbe verworfen, weil fie bie Beziehung auf ben göttlichen Willen als bie einheitlich, objektiv fittliche Macht verloren habe, so sprach sich Borlander mit ehrfurcht vollem Tabel gerade babin aus: Schleiermacher babe bie burch feine Berbältniftbestimmung von Natur und Bernunft gewonnene lebenbige und zusammenhängende sittliche Weltanschaufing nur baburch geftort und an einer harmonischen Bollenbung gehindert, daß er bie fittliche Ibee mit ber religiöfen vermischt, und nicht nur die ertennende, sondern auch die sittliche Bernunft an die "substantielle, transcenbente Einheit" bes Absoluten als bie Voraussetzung ihrer naturbegreifenden und naturbildenden Thätigkeit gewiefen habe. Das tiefere Erfaffen bes menschlichen Berfonlebens hange babon ab, wie weit man die Naturseite besselben mit ber fortschreitenden Ausbilbung ber freien b. b. felbstthätigen Bernunftthätigkeit an lebendiger Einheit zusammenzufassen vermöge. Fichte habe banach geftrebt und bie Freiheit bes 3ch fühn jum Prinzip ber Sittenlehre, wie ber Bhilosophie überhaupt erhoben; aber bie Schroffheit, mit ber er bie

<sup>&#</sup>x27;) Schleiermachers Sittenlehre ausführlich bargestellt und beurtheilt mit einer einleitenben Exposition bes historischen Entwicklungsganges ber Ethik überhaupt, Marburg 1851; f. besond. S. 124. 147. 341 ff.

Natur als bas Nicht-Ich unvermittelt bem freien 3ch gegenüberstellte, babe eine einheitliche Auffaffung bes sittlichen Berfonlebens unmöglich gemacht. Schleiermacher nun babe in mächtigem Fortforitt über Richte binaus bie fittliche Bernunft als "ursprünglich mit ber Natur geeinigte" und bie Natur nicht als ben absoluten Begenfat, fonbern gleichsam als ben leib ber Bernunft aufgefaßt, in dem diefelbe fich barftelle; aber ihm fehle umgekehrt, mas Richte auszeichne, eine fpekulative Ableitung bes Freiheitsprinzips. 3mar habe er schon in den Monologen die Freiheit als das Ursprijngliche, als ben inneren Quellpunkt alles mahren perfonlichen lebens bingeftellt, und auch feine fpateren Schriften feien Zeugen eines febnfüchtigen Berlangens nach einer wiffenschaftlichen Funbamentirung bes Freiheitsbegriffes - aber baburch, bag er im theologifchen Intereffe alles fittliche Ginswerben von Natur und Bernunft aulest auf die ursprüngliche Ginheit berfelben in bem von Gott gefetten lebenbigen Dragnismus zurudführte, und fo bie menfcliche Berfonlichkeit überhaupt im letten Grunde nur als ein Sein Gottes im Endlichen auffaßte, fei er gezwungen worben, bie menfchliche Freiheit auf bem Gebiete bes Bollens ') in eine "Aussichfelbstentwidelung" ober Entfaltung immanenter Zwede aufzulösen. woburch nicht die Thatigfeit an fich, wohl aber die Selbftthatigfeit als constitutives sittliches Bringip ausgeschloffen werbe.

Dilthey's hierher gehörige Abhanblung 3) setzt ben freiheitleugnenden, deterministischen Charakter der Schleiermacherschen Sthik in ihrer definitiven Gestalt als zugestanden voraus und sucht, ihrem eigenen mehr geschichtlichen 3) Zwecke nach, an der Hand der betreffenden Urkunden nachzuweisen, daß Schleiermacher im wesentlichen nur durch die Consequenz seiner eigensten ethischen Grundansicht, nicht durch spinozistische oder gar calvinistische Einslüsse von

<sup>1)</sup> wie auf bem Gebiete bes Ertennens in eine Entfaltung immanenter Begriffe.

<sup>2)</sup> De principiis ethices Schleiermacheri, Berol. 1864.

<sup>\*)</sup> Der fritische Theil biefer Arbeit bewegt sich vornehmlich um die Dreistheilung ber Ethit in die Lehre von den Glitern, Tugenden und Pflichten; das Ungenugenbe biefer Eintheilung habe übrigens Schleiermacher selbst geabnt.

ursprünglich anderer Anschanung zu jenem moralischen Determinismus gelangt fei.

Auf beffen spekulative Grundlagen versuchte aber noch ein Mal Aler. v. Dettingen zurückzugehen. In ber schon erwähnten 1) Abhandlung über Spinoza erklärte er Schleiermacher für ben ... gant von Spinoza abhangigen," wenn auch "in gewissem Sinne glaubigen" Theologen, ber bie nabe Berwandtschaft bes Bantheismus mit bem Materialismus baburch auch theologischerseits für immer bargetban babe, baß er auf Grund feiner fpinogistisch-pantheistischen Gott- und Beltansicht keinen Unterschied bes Naturgesetzes und bes Sittengesetzes fenne, vielmehr letteres gleichsetze mit ber Wirklichkeit ber fittlichen Bernunft felber, mithin Ethit und Physit in ihrer Bollenbung nur als eines gelten laffe, gerade wie Bernunft und Natur nur als eines in bem vollenbeten ethischen Ibeal: bem Organismus. Wenn nun auch Schleiermachers Rachfolger, R. Rothe, feine theologische Sthit auf eine folche Einheit von Natur und Bernunft gründe und ein bloges "Sublimat ber Materie" an Stelle bes Beiftes fete, fo erkenne man baran, wie bie von Schleiermacher ausgehende neuere Theologie, mit "fpinozischem Feuer" spielend, ohne es felbst zu ahnen, ber "materialiftischen Gottlofigfeit" bie verhängnifvollen Wege bahne.

<sup>1)</sup> f. S. 50.

## IV. Die Grundgedanken bes Schleiermacherschen Systems in ihrem realen Verhältniß zu den Endergebnissen des Spinozismus.

## 1. Schleiermachers Gott: und Weltansicht.

Gott und Welt sind Correlata — so begründet Schleier= machers Dialektik den Standpunkt seiner Glaubenslehre. Jentisch sind beide nicht, aber sie fordern einander, keines ist ohne das an= bere. Nicht nur ist die Welt nicht ohne Gott zu denken; auch Gott ohne Welt, "gleichsam vor der Welt" ist ein "leeres Fantasma" (Dial. § 219. S. 162).

Hiernach kann die Antwort auf die vorliegende Frage ') nur damit beginnen, den ausgesprochensten Gegensatz des Schleiermachersschen Denkens gegen Tendenz und Resultat des Spinozismus hersvorzuheben. Die Tendenz des letzteren war eine absolut monistische; es galt ihm, das ganze Weltsein, als ein durchaus nicht für sich

<sup>1)</sup> Es ist durchaus nicht die Aufgabe diese Auffatzes zu untersuchen, ob und inwieweit die Genesis des Schleiermacherschen Spstems auf die Einstüffe seiner Spinoza-Studien, noch weniger, inwieweit sie auf Einwirkungen anderer vorand nachspinozistischer Spsteme der Philosophie und Theologie zurückzusühren sei. Diese Fragen milsen der biographischen, nicht der dogmengeschichtlichen Behandlung anheimfallen, und die Wissenschaft darf sich Glück dazu wünschen, daß der nunmehr schon würdig hervorgetretene, mit allen hilssmitteln ausgestattete Biograph Schleiermachers seine Aufgabe ihrem ganzen tiefgreisenden Wesen nach erkannt hat. Die Dogmengeschichte kann es wesentlich nur mit den relativ fertigen Resultaten der ihr vorsiegenden Spsteme zu thun haben, und die hier zu beantwortende Frage ist demnach so zu sassen. 1) inwieweit trifft Schleiermacher in den maßgebenden schriftlichen Denkmalen seiner besinitiven theologischen Anschaunzgen mit Spinoza zusammen? 2) worauf besonders zielen die Unterschiede, die ihn von jenem trennen?

feienbes und nichts in fich feienbes, in bas göttliche Sein allein gu versenken und in ihm aufzulofen. Sein Refultat bagegen mar ein ungelöfter Biberspruch zwischen ben beiben Extremen bes Afosmismus und bes Naturalismus. Beibes weift Schleiermacher mit gleicher Entschiedenheit von sich. Der Monismus ber Substanz batte fich nicht bewährt. Ein anderer Monismus, ber bes Subjekts ober bes 3ch, Fichte's großartige Conception, batte unter Schleiermachers Augen auf fich felbst Bergicht geleistet, mit anderen Worten: auf Fichte's Wiffenschaftslehre mit ihrem Lehrsat : "bas Ich ift ein und alles" — war feine Religionslehre ober "Anweisuna zum feligen leben" erfolgt und mit ihr bie bochfte Tragit ber Selbstentsagung: "Wer noch eine Spur bes eigenen Ich an sich trägt, an bem ift sicherlich nichts Butes." Dort bie ansgebehnte und benfenbe, unenbliche und unveranderliche Substanz - und ihr gegenüber unverföhnt die ewig manbelbaren "einfachften Körper" und bie Ideen berselben; bier bas autonome, felbstichöpferische, monarchische Sch - und ihm gegenüber "bas eine wirkliche göttliche Leben," nicht vergeblich Unterwerfung verlangend. Eine wefentlich neue Form bes Monismus war nicht möglich, wenngleich auch die nachfolgenbe Philosophie banach suchte und banach zu fuchen nicht aufhören Schleiermacher mußte, bag es galt, von ben Unruben bes Monismus zu bem lange geschmähten Dualismus zurudzufehren. allerdings nicht ohne die klaffenden Widersprüche besselben baburd ju beilen, bag er ftreng ale ein Dualismus ber Immaneng erfast und burchgeführt werbe. Dies ift junachft bie ausgesprochene Absicht ber Dialektik. Bang ansbrücklich verwirft biefelbe bie pantheistische Ansicht, beren Wefen fie barin fieht, bag fie bie Ibeen Gott und Welt ibentificire, ben fpezifischen Unterschied berfelben aufhebe (S. 168 Unm. ju § 225). Mit unverkennbarer Hindeutung auf ben Spinozismus führt fie aus, bag bie Gleich. setzung ber Begriffe Gott und Welt für bas Absolute kaum eine andere Definition übrig lasse als die der natura naturans, einer Formel. welche "bas Transscenbente" ober Gott keinenfalls als bie urspringliche Einheit bes gegenfählichen Seins gelten laffen könne, fondern nur als bie "aus bem Bufammenfaffen ber Wegenfate entftanbene Einheit." Ebenso entschieden aber verwirft die Dialektik eine trennende Entgegensetzung von Gott und Welt. Die Welt ohne Gott
gedacht ergebe als den Grund des Seins das Fatum ober die Materie; Gott ohne die Welt gedacht, werde "zum Prinzip des Nichtseins" und die Welt damit eine zufällige (S. 167). Gott und
Welt sind unterschieden, ohne getrennt zu sein, dies ist
der Kanon, dessen nothwendige Folge die Verwerfung eines dreifachen Frethums ist (S. 166):

- 1) berjenigen (schellingischen) Borstellung, welche die Welt nur als einen "Abfall vom Absoluten," als eine Berminderung desselben betrachte, vielleicht emanatistisch (s. S. 167) als eine allmähliche Berminderung desselben durch unendliche Abstufungen hindurch bis zur bloßen Materie hinab;
- 2) berjenigen Borstellung, welche im Interesse einer möglichst reinen, von der Berührung des Weltseins abgezogenen Gottesidee das Absolute als die "leere Einheit" setze, statt in der Belt die "in sich eine Bielheit" und in Gott die "volle Einheit" zu sehen 1);
- 3) berjenigen Borstellung, welche die Welt als ein Abbild bes göttlichen Urbildes auffasse einer Borstellung, welche höchstens bann zuzugeben sel, wenn das Postulat sichergestellt sei: daß das Urbild keinenfalls als auch ohne Abbild seiend gebacht werden dürfe.

Zusammengehörigkeit trot Unterschiedenheit — dies ist aber anch als die Regel zu betrachten, welche der Berhältnißbestimmung von Gott und Welt in Schleiermachers Glaubenslehre zu Grunde liegt.

Zunächst eine ewige Unterschiedenheit — auch die Glaubenslehre sagt sich energisch von der Alleinheitslehre los. Zwar gesteht sie derselben gern zu, daß auch sie eine Quelle der Frömmigkeit sein könne (Glaubensl. § 8. Zus. 2. 5te Aufl. \*) S. 50, vgl.

<sup>1)</sup> Es wird fich zeigen, baß gerade in biefer Beziehung Schleiermacher in feiner Lebre von bem Wesen Gottes seinem eigenen Postulate am wenigsten treu zu bleiben vermochte.

<sup>2)</sup> Rach biefer 5. Auflage werben auch in ben nachfolgenben Citaten bie Seitengablen angegeben werben.

Reben üb. b. Rel. 6te Aufl. S. 138. 139); benn bei aller Gleichsetzung Gottes und der Welt ihrem Wesen nach bleibe immerhin auch im Pantheismus eine Berschiedenheit beider in Bezug auf ihre Funktion anerkannt. Aber wenn insbesondere der Pantheismus Spinoza's, d. h. der energisch bis zu seiner äußersten akosmistischen Consequenz verfolgte Pantheismus den Begriff einer Causalität Gottes der Welt gegenüber auslösen mußte in den anderen Begriff der inneren Nothwendigkeit oder der immanenten Lebensgesetzt der göttslichen Natur selber, so fordert dagegen Schleiermachers Glaubenstehre die unbedingte Anerkennung einer realen Ursächlichkeit Gottes im Berhältniß zur Welt sowohl in Bezug auf ihr Dasein als in Bezug auf alles Geschehen in ihr ').

Gott und Welt find hier unterschieden; daher kann die Welt als von Gott abhängig gedacht werden. Wenn Gott aber von der Welt unterschieden ist, so kann er, als der seinem Begriffe nach Unbedingte im Berhältniß zu dem erfahrungsmäßig bedingten endlichen Sein, nur die absolute Causalität der Welt sein; daher muß diese von Gott abhängig gedacht werden. Auf diesem Grunde ruhet Schleiermachers Schöpfungslehre.

Dem "frommen Selbstbewußtsein" — so sührt dieselbe aus — "widerspricht jede Borstellung von dem Entstehen der Welt, durch welche irgend etwas von dem Entstandensein aus Gott ausgeschlossen, oder Gott selbst unter die erst in der Welt und durch die Welt entstandenen Bestimmungen und Gegensätze gestellt wird" (§ 40) — offendar zunächst der strengste Ausdruck für die göttliche Transcendenz. Derselbe lehnt einerseits jeden Weltbegriff ab, nach welchem irgend etwas in dem endlichen Sein von Gott unabhängig sein oder jemals gewesen sein könnte, andererseits jeden Gottesbegriff, nach welchem Gottes schaffendes Thun nach irgend einer Seite hin begrenzt oder beschränkt erschiene (I, S. 195. 196). Aus letzterem

<sup>1)</sup> Glaubenst. § 36, 1: Der Sat, daß die Gefammtheit bes endlichen Seins nur in ber Abhängigkeit von bem Unendlichen besteht, ift die vollständige Beschreibung ber hier aufzustellenden Grundlage jedes frommen Gefühls.

insbesondere folgt, daß von Gottes Thätigkeit jede Achnlichkeit mit dem Wesen des menschlichen Thuns prinzipiell ferngehalten werden muß (§ 41). Das heißt:

- 1) es barf nicht ein Weltstoff gebacht werben, welcher unabhängig von Gott vor bessen Weltschöpfung bagewesen mare, und somit für diese wesentlich nur eine gestaltende Thatigseit übrig lieke. Angenscheinlich würbe baburch in bas Weltsein etwas eingeführt, was — bem Kanon ber Schöpfungslehre zuwider — von bem Entftanbenfein aus Gott ausgeschloffen mare, bie Welt murbe zu einer "Mischung" von folchem, was aus Gott, und folchem, was nicht ans Gott fein Dafein ableite. Dies ift ber Sinn bes völlig berechtigten ex nihilo. Doch erft bann wird biefer Ausbruck in feiner ganzen Tiefe erkannt, wenn zugleich mit einem vor ber Weltschöpfung baseienben Stoff ber Dinge auch bas Dasein ewiger Formen ber Dinge vor ber Weltschöpfung geleugnet wirb. Naturlich könnten biefe Formen bes endlichen Ginzelfeins nur in Gott felber fein. Sie wurden aber in ibm nur fein konnen gleichfam als eine Borbereitung ber Schöpfung felber, die Schöpfung aber murbe eine biefer Borbereitung nachfolgenbe. hiermit nun ware bie zweite Confequenz verlett, welche aus ber Ablehnung jeglicher Wefensähnlichfeit bes göttlichen Thuns mit bem menschlichen nothmendia bervorgebt:
- 2) die schaffende Thätigkeit Gottes muß von aller Beziehung auf Zeit und Zeitlichkeit frei gedacht werden. Weber war eine Zeit vor der Welt denn vor der Welt hätte sie nur für Gott da sein können, und dieser könnte dann nicht als der ewige, d. h. nicht als er selber gelten, noch hat die göttliche Thätigkeit selbst einen Ansfang in oder mit der Zeit gehabt. Denn dadurch würde er ein anderer vor dem Ansang seiner Thätigkeit, ein anderer nach demsselben; mit anderen Worten, er würde durch eine solche Bestimmung als dem Wechsel unterthan erscheinen müssen und dadurch seinen Wesensunterschied von dem wechselvollen endlichen Sein verslieren, womit zugleich der Frömmigkeit ihre unentbehrlichste Basis entzogen wäre (I, S. 198—201).

So fcroffe Confequenzen find nun aber aus bem Begriffe ber

göttlichen Weltschöpfung vorzüglich beshalb entnommen worden, damit nun die der Unterschiedenheit von Gott und Welt entsprechende Zusammengehörigkeit beider ihrer ganzen Innigkeit nach begrifflich stirrt werden könne, ohne daß dadurch die Gesahr einer Vermischung bes unendlichen und des endlichen Seins herbeigeführt werde, welche durchaus nicht aufhören sollen, zwei verschiedene Begriffe zu sein (I, S. 194). Die Weltschöpfung ist der dogmatische Ausdruck für das dualistisch gesaste Verhältniß von Gott und Welt; die Lehre von der Welterhaltung gestaltet dieses Verhältniß zu einem Dualismus der Immanenz.

Micht fraftiger fann wohl die Zusammengehörigkeit von Gott und Welt behauptet werben, als wenn bie göttliche Erhaltung ber Welt völlig gleichgesett wird mit ber Regierung ber Weltgesete felber. Und dies thut Schleiermachers Glaubenslehre, indem fie (§ 46) ben Lehrsat aufstellt: "Das fromme Selbstbewußtfein, vermöge beffen wir alles, was uns erregt und auf uns einwirft, in bie schlechthinige Abhängigkeit von Gott ftellen, fällt gang aufammen mit ber Einsicht, daß eben biefes alles burch ben Naturzusammenbang bedingt und bestimmt ift." Banglich abzuweisen ift alfo nach Schleiermacher biejenige Ansicht, nach welcher wir bas Gefühl ber Abhängigkeit alles endlichen Seins von Gott in bem Mage verlieren mußten, als wir die Bedingtheit bes Weltfeins burch ben Naturzusammenhang erkennen ober betonen. Denn banach würde eine vollenbete Erkenntnig ber Welt ein Aufhören ber Frommigfeit berbeiführen, während boch umgekehrt bie Glaubenslehre bie Frommigkeit nur als die Vollendung ber im Weltzusammenhange fich entwidelnden menschlichen Natur ansehen fann. Gerade bas vollenbete Beltbewußtfein ift eins mit bem frommen Selbstbewußtfein '). Denn bas fromme Selbstbewuftfein ift eben bann, mas es fein

<sup>1)</sup> Daraus folgt, bağ es nur "eine faliche Beisheit" sein tann, welche bie Frömmigkeit ausheben will, und eine migverstandene Frömmigkeit, welcher zu Liebe das Fortschreiten der (Belt-) Erkenntniß gehemmt werden soll" (I, S. 224). Die driftliche Glaubenslehre läßt jedes wiffenschaftliche Bestreben ungestört, welches überhaupt mit den Begriffen Gott und Welt als zwei verschieden arbeitet (I, S. 139).

soll, wenn es bas eigene Sein mit bem bes ganzen enblichen Seins ibenficirt, bas All ber Welt als Eines setzt und sich mit diesem Allseinen von Gott abhängig fühlt (I, S. 227). Daraus folgt aber ein Doppeltes:

1) Es fann niemals im Intereffe ber Frommigkeit liegen. irgend eine Thatsache so aufzufassen, daß ihre Abhängigkeit von ber göttlichen Caufalität "ihr Bebingtfein burch ben Naturzufammenbana schlechtbin aufbebe" (§ 47). Es gebt zunächst nicht an zu fagen, bag Bunder in biefem Sinne unentbehrliche Beweise ber göttlichen Allmacht feien. Gerabe bie Ordnung bes Weltverlaufs ist eine ewige That ber göttlichen Allmacht. Die Möglichkeit nun, an einer felbstgegebenen Ordnung zu andern, ift nur bann ein Borzug, wenn die Aenberung eine nothwendige ist. Eine folche Nothwendigkeit aber fonnte für Gott nur eine Befdrankung feiner Allmacht fein. -Roch weniger entspricht es bem frommen Bewußtsein, zu fagen, bag Gott ber Wunder bedürfe, um seinen unmittelbaren Berkehr mit bem Weltfein zu behaupten. Denn einerseits mußte uns ja bie göttliche Belterhaltung ein gang tobter Begriff fein, wenn wir ihr Wefen nicht überhaupt in einer unmittelbaren Leitung bes endlichen Beschehens saben: andererseits aber versett die gange Begenüberstellung einer mittelbaren und einer unmittelbaren Einwirfung Gottes auf bie Belt bas Befen Gottes felbst in bie Sphare bes Gegensates, und damit ber Endlichkeit (I. S. 234, 235). — Auch bie gottliche Gebetserhörung tann nicht zum Beweise thatsachlicher Aufbebung bes Naturzusammenhanges bienen; benn auch bas Gebet steht unter ber göttlichen Erhaltung und bessen "Erfüllung ober Nichterfüllung find nur Theile berfelben urfprünglichen göttlichen Orbnung." - Die Erneuerung enblich bes menschlichen Geiftes in ber Wiedergeburt zeugt am wenigsten für bie entgegenstehende Bebauptung; benn jene "Neuschöpfung" fann boch ihrem Wesen nach nichts fein als eine wirkliche Berstellung und Ausführung ber ursprünglichen, ewigen Ordnungen für ben menschlichen Beift. (Soweit baber bie geschichtlich berichteten Wunder, jene ungewöhnlichen "begleitenden Erscheinungen schöpferischer Epochen," wie fie bald barauf von einem anderen Dogmatifer genannt murben, soweit insbesondere

vie neutestamentlichen Wunder ihrer historischen Beglanbigung wegen unser Fürwahrhalten erheischen — soweit haben wir zunächst im allgemeinen die Pflicht, statt augenblicklich unerklärliche Erscheinungen für absolut unmöglich zu erklären, uns unserer immer nur werdenden, nie fertigen Naturkenntniß bewußt zu bleiben, im besonderen aber den neutestamentlichen Wundern gegenüber anzuerkennen, daß sichere Erkenntnisse über das hier vorzüglich in Betracht kommende "Wechselverhältnis des Leiblichen und des Geistigen" und das Maß der Einwirkungen des einen auf das andere erst zu gewinnen sind).

2) Dagegen erforbert es bas Interesse ber Frömmigkeit, bas bie Menge ber Uebel ebensosehr in bas Objekt ber göttlichen Belterhaltung mitaufgenommen werbe, als bie ber Büter. Das Uebel scheint in noch höherem Mage ber göttlichen Ordnung ber Welt zuwiderzusein als das Wunder; aber nothwendig find affe "Erreaungen bes Selbstbewußtseins, welche Lebensbemmungen ausbruden. pollkommen ebenso in die schlechthinige Abbangigkeit von Gotf m stellen, wie biejenigen, welche eine Lebensförberung ausbruden" (§ 48). Die entgegengesette Ansicht, welche im Grunde ein games Gebiet bes Weltseins ber göttlichen Erhaltung entzieht, fann nur auf dem Irrthum beruben, daß fie jenes Gebiet der Uebel als ein von dem übrigen leben abgesondertes und ausgeschlossenes anfieht, statt zu begreifen, daß diefelbe Thatigkeit ober Beschaffenheit eines Dinges, burch welche es bier als Lebenshemmung ober als Uebel auftritt, es bort zu einem lebenforbernben Gut machen fann. Man hat also Recht zu fagen: daß das Uebel als solches weber von Gott geordnet noch erhalten werbe, b. h. nicht als ein abgefonberter,

<sup>1)</sup> Auf biese Beise bleibt alles, auch bas wunderbarfte, was geschieht ober geschehen ist, eine Aufgabe für die wissenschaftliche Forschung; zugleich aber, wo dasselbe seiner Abzweckung wegen oder sonstwie das fromme Gesühl erregt, sindet sich dieses durch die vorgestellte Möglichkeit einer klinftigen Erkenntniß auf keine Beise beeinträchtiget" (I, S. 241). Sonach scheinen auch in Bezug auf das Bunderbare überhaupt das allgemeine Interesse der Bissenschaft, namentlich aber das der Natursorschung, und das der Frömmigkeit auf demselben Punkt zusammenzutreffen, daß wir nämlich die Borstellung des schlechthin Uebernatürlichen fahren laffen (ebend.).

in sich abgeschlossener Faktor des Weltverlaufs. Damit fällt aber der andere mindestens ebenso wichtige Satz nicht: daß Gott eines jeden endlichen Dinges Dasein erhält und seine Ursächlichkeit oder Thätigkeit ordnet, damit es beides, Gut und Uebel sein könne.

3) Chenso ift bie Annahme im Interesse ber Frommigfeit un= abweislich, baf bie relativ "freien Urfachen" im Weltzusammenhange ebenso ber erhaltenben göttlichen Thätigkeit unterthan find, als bie nothwendigen Urfachen, welche ben "fogenannten Naturmechanismus" bilben (§ 49) b. h. mit einfacheren Worten: Diejenigen Ruftanbe. in welchen wir von ben Menschen ber irgendwie afficirt ober be-Rimmt werben, follen unser religiöses Abbangigkeitsgefühl von Gott nicht minder follicitiren, als die Bestimmtheiten unferes Seins von Seiten ber außermenschlichen Creatur. "Auch bie Wirkungen ber freien Sandlungen erfolgen vermöge ber schlechthinigen Abbangia= feit." Daber ift es irrthumlich, bas menschliche Freiheitsgefühl und bas Abbangigkeitsgefühl als unverträgliche Gegenfate anzuseben. Bielmehr fest jedes abfolute Abhangigkeitsgefühl im Menfchen irgend ein Gefühl ber Freiheit nothwendig voraus, verlangt nur, bak biefes die Freiheit als eine Gott verliehene und geordnete betrachte. Demnach ift ein jeber fromme Moment ein Zusammenfein bes abfoluten Abbangigfeitsgefühls und bes relativen Freiheitsgefühls.

Augenscheinlich entspricht die Energie Schleiermachers in der Durchführung der göttlichen Immanenz dis auf ihre äußersten Consequenzen durchaus der kräftigen Vorsicht, mit welcher er die Bestimmungen über Gottes unveräußerliche Unterschiedenheit von der Welt dei Gelegenheit der Schöpfungslehre handhabte. Alles Sein und Geschehen in der Welt ist abhängig seiner ersten Entstehung und seiner lebendigen Veränderung nach von dem unendlichen Gott, der über die Bedingungen und Gesetze des endlichen Daseins und Werdens unendlich erhaben zu denken ist — und doch sind diese Bedingungen und Gesetze des Endlichen nichts, als die Form oder Hülle der erhaltenden Thätigkeit Gottes selbst, welcher das All des Endlichen und Vergänglichen mit dem Pulsschlag seiner Ewigkeit belebt und auch alles scheindar Außerordentliche (d. h. das Wunderdare), Ungesetzliche (d. h. das Uebel) und Gesetzlose (d. h. das

Freie) burchbringt und in die Fortbewegung feiner Weltorbnung einfügt. Ausbrücklich aber forbert Schleiermacher ein Fürsich. fein ber einzelnen Weltbinge (bas fcrofffte Begentheil bes fpinoziftischen Mobusbegriffes) und lebnt jene Berhältnigbestimmung von Gott und Welt ab, welche fich als bas Befen bes Spinozismus feinem eigenen fritischen Blide aufgethan batte: namlich biejenige, welche alles Weltsein im Interesse bes alleinigen Gottesseins aufhebe, b. h. alle Urfachlichfeit bes Endlichen illusorisch mache und boch schlieklich auf bas Endliche gurudtomme, aber nur. um ibm jest allein Substantialität zu geben. Dies sprechen folgende für Schleiermachers Stellung zu Spinoza klaffische Worte aus: "Bum Glud find von jeher nur Benige biefer felbftvernichtenben Entfagung fähig gewefen, nachbem fie bie übrige Belt getöbtet haben, nun auch fich felbit ber Bollftanbigfeit einer folden Borftellungsweise zum Opfer gu bringen. Denn ift auf biefe Beife alle Urfaclichteit bes Endlichen in Schein verwandelt: fo fehlt es and an jedem Grunde, einzelnes enbliches Sein als für fich beftebenb anzufeben, fonbern alles ift entweber untheilbar Eines ober eine ungablige Menge von vereinzelten Durdgangepunkten b. b. Atomen" (S. 250. 251 vgl. im Gegenfat bazu über Spin. S. 75-77. 90. 91 bief. Abh.).

Der Monismus überhaupt ist somit nach den ihm innewohnenben Consequenzen des Atosmismus einerseits und des Atomismus andererseits von Schleiermacher auf das klarste erkannt und auf das entschiedenste abgewiesen worden. Ob er dem gegenüber seinem Dualismus der Immanenz treugeblieben oder hier und da dennoch den Spuren der mit vollem Bewußtsein von ihm bekämpsten monistisschen Ansicht gefolgt ist, muß zunächst an seinem Begriffe von dem Wesen Gottes erprobt werden, wie er ihn aus seiner Verhältnisbestimmung von Gott und Welt abstrahirt hat. Eine dahin zielende nähere Untersuchung ergiebt aber unabwelslich dies Resultat:

Die überhaupt nur annähernb und allmählich lösbare Aufgabe, welche Schleiermacher im Gegenfat gegen jeden Monismus und auf Grund seiner Beltschöpfungs- und Belterhaltungslehre ber

Theologie gestellt hat, nämlich eine Bersöhnung ber gleich wesentlichen transcendenten und immanenten Elemente des Gottesbegriffes herbeizusühren, ist von ihm selber noch nicht erfüllt worden. Bielmehr grändete sich seine Glaubenslehre auf das ewige göttliche Recht beider Seiten des zu überwindenden Gegensages viel zu sest, als daß sie selber schon von der nächsten Aufgabe einer möglichst prägnanten Ausbildung jener beiden Seiten zu dem Endziel aller wissenschaftlichen Gotteserkenntniß hätte vordringen können. Deshalb war aber nach jenen beiden Seiten hin ein unfreiwilliges Zusammentreffen mit monistischen oder spinozistischen Sätzen unvermeiblich.

Schleiermachers Dialektit ') zunächft, offenbar von sehr antispinozistischen philosophischen Bestrebungen geleitet, nämlich benen des kritischen Jbealismus, versolgt der Hauptsache nach die Richtung auf den transcendentalen Faktor des Gottesbegriffes. Die Welt ist ihr die Sphäre des Gegensazes. Den sundamentalen Gegensaz des Denkens und Seins sieht sie in unendlicher Verzweigung ausgebreitet über die Bielheit des sinnlichen und geistigen Einzelseins, die geistige Welt selber gliedernd in die Gebiete der organischen und der intellektuellen Funktion, in die Welten des Begriffs und des Urtheils, des Wissens und des Wollens — so ersichein ihr die Welt in ihrer Totalität zwar nicht als ein Chaos, vielmehr als eine Einheit, aber wesentlich nur als gespaltene, gegensätzliche Einheit. Woher nun stammt diese Einheit überhaupt? Offendar setzt sie eine ungetheilte, gegensatzlose Einheit überhaupt?

<sup>1)</sup> welche als Ausbruck seiner philosophischen Ueberzeugung nach oft wiederholter persönlicher Erklärung zwar ganz etwas anderes bergen soll, als seine theologische Gott- und Weltansicht, aber doch wiederum nichts, was der letzteren entgegen sein könnte, sondern nur, was derselben in eigener Art entspricht, also zu
ihrer Erkläuterung herbeizuziehen ist. — Wenn z. B. die Dialektik S. 432 den
Begriff der Weltschöpfung, d. h. einen constituirenden Begriff in Schleiermachers
Glaubenslehre abzulehnen scheint, so kehrt zene sogleich zur vollen Eintracht mit
der letzteren zurlick, wenn sie hinzussigt: damit sei nur diezenige Formel als sür Gott unpassend abgewiesen, "welche ihn von der Welt trenne" und in ihn den
Gegensat von Freiheit und Nothwendigkeit einzussühren trachte, indem sie erkläre:
"Gott hätte die Welt auch nicht schaffen können" u. s. f.

Diefer stammt fie, biefe ift bie Quelle aller "in ber Welt . . . gefesten Activität, ift Gott" (S. 433). Gott als "abfolute, ungetheilte Einheit." bie Welt als "in sich selbst getheilte und zerspaltene Ginbeit" - biefe Bestimmungen finden wir wortlich in ber Glaubenslebre (I, § 32) wieder. Aber nichts kann unrichtiger fein, als baraus bie Behauptung zu entnehmen, daß im Grunde Gott und Welt nach Schleiermacher "fich beden" 1). Im Gegentheil betont icon bie Diglektit, bag fie nur nach bem Berhaltnig jener bopbelten Berthe fuche, nämlich ber Ibee ber Belt und ber bes transfcenbenten Grunbes 3), und geht auf die beiben Anschauungen, nach benen Gott entweber außerhalb oder innerhalb ber Welt zu benten ift, nur befibalb nicht gern ein, weil bie erftere, für fich genommen, nothwendig rudwirkend in Gott einen Gegenfat awifden Selbitthätigfeit und Empfänglichkeit hervorbringe," und weil die andere, für fich genommen, Gott im wesentlichen "jur natura naturans und Weltordnung mache" 3). Demnach ift es gerade biefe Beftimmung Gottes als ber gegensatlosen Einheit, welche wir als ben ichärfften philosophischen Ansbrud Schleiermachers für bie Unterschiedenheit Gottes von der Welt zu betrachten haben; ja. wenn als bas Wefen ber Welt eben bie Begenfählichkeit alles Seins in ibr gilt, so scheint fast jene Formel die Transcendenz bes Abso-Inten icon entichiebener auszubilben, als bie Absicht bes gangen Spftems es erlaubt.

Und Spinoza? — Omnis determinatio est negatio, so tont es von seiner Seite beistimmend in diesen Gedankenzusammenhang hinein. Und doch ist der Weg, auf welchem beide Denker zu demselben Satze kommen, durchaus nicht derselbe. Spinoza will das ganze Weltsein in das Gottessein der Substanz hineinweisen; so muß er es darin aufgehen lassen, vernichten und darum von dem Gottessein selber alles negiren, was der Charakter des Weltseinstift, nämlich das Modussein oder die Determination. Auch Schleiermacher erhebt den Gottesbegriff über die Sphäre aller Bestimmt-

<sup>1)</sup> fo Strauß a. a. D., f. S. 105 bief. Abh.

<sup>2)</sup> S. 432 Anm.

<sup>3)</sup> S. 434.

heit in das unnahbare, für Wissen und Wollen gleich unerreichbare Gebiet der absoluten, indifferenten Einheit, aber nur um Gott von der Welt zu unterscheiden, und dadurch den vollen Begriff des Absoluten zugleich mit einem Fürsichsein der Weltdinge dialektisch zu sichern.

Schleiermachers Glaubenslehre tritt nun unumwunden in biefe Gebankenreihe ein, aber nur um bavon bie ihrer besonderen Aufgabe und Methobe entsprechenben Anwendungen zu machen. untersucht nicht, ob und inwieweit ein Wiffen von Gott möglich fei. forscht nicht nach bem Wesen Gottes an fich (welches ja auch bie Dialektik nur negativ auszusprechen im Stande mar); fie fragt vielmehr nach ben göttlichen Gigenschaften, welche bas Bewuftsein ber absoluten Abhangigfeit Gott beilegen muß in feinem Berhaltnig zur Welt. Dies Verhältniß ist schon im allgemeinen bezeichnet als bas ber absoluten Causalität. Sofern nun die göttliche Urfächlichteit von der endlichen und natürlichen verschieden, derselben entgegengesett ift '), beißt fie Ewigkeit; insofern fie als ibentisch ge= bacht wird mit ber Gesammtheit jener natürlichen Ursachen 2), heißt fie Allmacht. Infofern bie erstere nicht nur ber zeitlichen, fon= bern auch ber räumlichen Bebingtheit ber endlichen Caufalität gegenübersteht, beißt sie Allgegenwart; insofern bie andere nicht nur mit der Totalität der unbewußt lebendigen, sondern auch mit der= jenigen ber bewuft lebenbigen endlichen Caufalitäten als ibentisch gesett wird, heißt fie Allwissenheit. Ein vergleichender Blick auf Schleiermachers Gotteigenschaftenlehre und Spinoza's Theorie von ben Attributen ber Substang ergiebt nun von vornherein einen boppelten Gegensat beiber.

1) Dem Spinoza sind die verschiebenen Attribute Gottes objektive Realitäten; und der menschliche Verstand gilt ihm als fähig, zwei derselben zu erkennen, nämlich diejenigen, in denen des Meuschen eigenes Wesen besteht. Daß nun nach Schleiermacher die menschliche Erkenntniß überhanpt zu irgend einer adäquaten Joee von dem posi-

<sup>1)</sup> vgl. bie Beltschöpfungslehre am Anfang biefes Abschnitts.

<sup>2)</sup> val. die Welterhaltungslehre ebend.

Gomibt, Spinoga u. Schleiermacher.

tiven Befen des Absoluten nicht gelangen kann, beweist seine Dialektik. Die Glaubenslehre aber leugnet nicht minder entschieden
die objektiv reale Mehrheit der Attribute Gottes überhaupt. "Alle Eigenschaften, welche wir Gott beilegen, sollen nicht etwas Besonderes in Gott bezeichnen, sondern nur etwas Besonderes in
der Art, das schlechthinige Abhängigkeitsgefühl auf ihn zu beziehen"
(§ 50). Ist nun Schleiermacher mit solcher Fernhaltung aller Mannichfaltigkeit von der "ungetheilten, gegensaplosen Einheit" Gottes
in dem Kampse gegen die Anthropomorphismen oder Berendlichungen des Absoluten noch wesentlich über Spinoza hinausgegangen,
so trennt er sich

2) mit vollem Bewußtsein 1) von der Lehre des Substantialismus: Deus est res extensa. Wenn schon die Dialektik im Interesse ihrer Theorie vom Wissen die Ausdehnung durchaus auf das Gediet der Materie hinüberschob, so erheischt es nach Schleiermachers Glaubenslehre das Interesse der Frömmigkeit noch viel dringender, daß jener Lehre von dem räumlichen Gott der Grundsat von der "mit allem räumlichen auch den Raum selbst bedingenden, schlecht-hin raumlosen Ursächlichkeit" (§ 53) und der von der "schlechthinigen Geistigkeit der göttlichen Allmacht" (§ 55) auf das schrossste gegen-übergestellt werde.

Entscheidend nun für die weitere Entfaltung der Schleiermacherschen Gotteigenschaftenlehre überhaupt ist die nähere Bestimmung, welche dieselbe über das Wesen dieser göttlichen Geistigkeit (ober Allwissenheit) folgen läßt.

Nach ber Dialektik zunächst liegt es nicht bloß im Interesse ber Religion, sondern ganz ebenso in dem der Spekulation, Gott als einen wesentlich lebendigen zu benken. Denn wenn einerseits das Denken nur dadurch zum Wissen wird, daß es die in Gott seiende Einheit von Denken und Sein und damit die objektive Möglichkeit einer realen Erkenntniß erfaßt, andererseits aber das Wissen nur dadurch ein fortschreitendes werden kann, daß es sich fort und

<sup>1)</sup> Dies war einer ber brei Punkte, welche Schleiermacher selber in f. "briefl. Zugabe" (f. S. 99 bies. Abh.) bei Gelegenheit bes Delbruckschen Hanbels als Hauptunterschiebe seines Denkens von bem bes Spinoza ausstellkte.

fort und immer umfaffender von bem Weltfein ber follicitiren läft - fo kann die Spekulation (Gottes als ewiger Boraussetzung bebürfend, ber Welt als bes fortwährenden Impulses bedürfend) niemals bagu tommen, Gott und Welt einander entgegenzuseten, fonbern sie barf um ihrer selbst willen Gott immer nur fassen als bas absolute, gegensatlose, aber ewig lebenbige Sein, welches "bie Gegenfate aus fich entwickelt," ohne felbst in bie Gegenfate eingngeben (Dial. S. 530 Anm.; S. 531). Aus biefem Grunde muß Gott nicht nur als zeitlos die Zeit bedingend gedacht werden, fonbern er wird auch von jedem Zusammenhang seines eigenen Wesens mit ber ihrem Wefen nach tobten, nur burch eine "Art von Stoß 1)" von außen ber bewegbaren Materie fernzuhalten sein. Also schon bie Dialektik führt ben Begriff bes lebenbigen Absoluten zu bem einer lebenbigen Beiftigfeit fort. Treffend ist anderweit 2) barauf aufmerksam gemacht worben, bag auch schon bie Dialektik von einem Begriffe Gottes in Gott b. b. von einer felbstbe= wußten Lebendigkeit ober Geistigkeit handelt — und ein folches Selbstbewuftsein Bottes ift bei Schleiermacher gang etwas anderes, als bei Spinoza. Denn wenn baffelbe bei letterem nichts barftellt, als bie menfolichen Ibeen von Gott, bie in Gott als in einem anberen find, fo betont Schleiermacher gang ausbrücklich, bag es ein Biffen von Gott im Menschen ebensowenig gebe, als ein auf Gott bezogenes Wollen; mithin fann bier ber Begriff von Gott in Gott nur ein Gotte felbft ausschließlich eigenthumlicher fein.

Wenn also die so oft gehörte Polemik gegen den Gottesbegriff der Schleiermacherschen Dialektik als einen todten, weil nur abstrakten, zunächst abzuweisen ist, so darf allerdings andererseits nicht übergangen werden, daß die Stellung des genannten Werkes zu dem Begriffe Gottes als lebendiger Persönlichkeit eher eine abwehrende, als eine zustimmende ist. Zwar wird zugegeben, daß eine

<sup>1)</sup> Dem entspricht bann im besten Falle eine Ibee von Gott als "höchster Kraft," welche Ibee Schleiermacher in einer Abschn. II. bies. Abh. nicht berücksiche tigten Stelle ber Dialektif (S. 118, 119) als Inhalt bes spinozistischen Gottesbesgriffs aufstellt.

<sup>2)</sup> Dorner, Gefc. b. prot. Theol. S. 512, vgl. Dial. S. 156 Mum.

Richtung auch ber Spekulation auf die Personifikation bes transcenbenten Grundes "fehr erflärlich" fei (S. 533 Unm.), nämlich baraus, baß ber unentbehrliche Begriff von bem transcenbenten Grunde bes Seins als zugleich auch transcenbentem Grunde ber Befete bes Seins nothwendig auf bas wirkliche leben binüberweise, welches einerfeits die alleinige Erkenntnikquelle jener Gesetze selber sei, andererseits fich boch zum wesentlichsten Theile auf bem Gebiet bes Berfonlichen vollziehe. Aber bie rechte Spekulation muffe fich ftets bewußt bleiben, baf Gottes Sein an fich ihr nicht gegeben werben fann, es mußte benn 1) eine auf Gott an sich bezügliche organische ober sinnliche Kunftion geben, was gang unmöglich ift (S. 158). Daber find und bleiben alle Bezeichnungen für ben Begriff bes Absoluten: bochfte Einheit, Joentität des Jbealen und bes Realen u. f. f. nur "Schemata." Die als Bostulat feststebenbe Lebenbigkeit Gottes kann begrifflich nicht gebeutet werben; benn bies Bestreben wurde immer wieder auf die Formel der natura naturans hinsühren oder auf die bes bewußten, absoluten 3ch und bamit von bem Absoluten hinweg auf bas Gebiet bes Endlichen und bes Gegensates (ebend.).

Jit es so in ber Dialektik immer wieder das Streben nach scharfer Ansprägung der Unterschiedenheit Gottes von der Welt, welches die Entscheidung über die wichtigken Punkte der Gottes- lehre leitet, so tritt in der Glaubenslehre 2) das Interesse des re-

<sup>1)</sup> Da alles Denken seinem Inhalt zunächst nur von außen durch die Bermittlung ber Sinne erhält, allerdings um ben so aufgenommenen Stoff bes Ertennens seiner formgebenben Thätigkeit zu unterwerfen.

<sup>2)</sup> Tharafteriftisch und belehrend ist befonders solgende Stelle (Dial. S. 159 Anm.) filr das Berhältniß, welches Schleiermacher selber seiner philosophischen Gottesansicht zu der theologischen der Glaubenslehre anweist: "Das die höheren Zustände des Selbstbewußtseins begleitende Bewußtsein Gottes im Gefühl, also das religiöse hat Resterionen über dies Gesühl hervorgebracht, welche theologische Begriffe sind. Diese sind von der Spekulation immer angegriffen, und insofern auch mit Recht, als man immer darthun kann, daß sie inadäquat sind, sosern wir sie isoliren. Sie sind Resterionen über ein einzelnes Moment in unserem Selbsbewußtsein, und nur wenn man alles andere dazunimmt, sind sie abäquat. Sagt man aber, sie sollen nichts sein, als Darstellungen der Art, wie das Bewußtsein Gottes in unserem Selbstbewußtsein ist: dann kann man sie sich gefallen laffen, weil sie dann nicht unmittelbare Darstellungen sein wollen, sondern

ligiösen Gefühls an ber Ausammengehörigkeit Gottes und ber Welt bingu, aber auch nur, um bie Borftellung eines innergöttlichen Berfonlebens auf ein fehr eng begrenztes Maß ber Berechtigung gurud= zuführen. Die Folgen bieser Richtung auf die Seite der Immanenz treten am ausgesprochensten bervor in Schleiermachers Abneigung gegen ben Unterschied ber scienta libera vel visionis und ber scientia necessaria vel simplicis intelligentiae (I, S. 296. 297). Er halt es für geradezu unzuläffig, Gottes Wiffen um fich felbit (welches auch hier, wie in ber Dialektik als zugestanden vorausgesett wird), gleichsam zu zersvalten in "ein zur anschanlichen Erfenntnig gehöriges," lebenbiges Bewußtfein Gottes in feiner freien Wirklichkeit und in ein "ruhendes, gleichfam leibendes" Bewußtfein von bem göttlichen Wefen als folchem. "Gottes Wefen und Got= tes Eigenschaften, mithin auch bie "wirksamen" seien vollkommen ibentisch; jeder Unterschied unter benfelben würde bie Einheit bes göttlichen Seins zerreißen. Folglich ift auch jenes rubenbe Bewuftfein Gottes von seinem immanenten Wesen nichts für sich. b. b. fein Unterschied von bem auf die Wirklichkeit ber abbangigen Welt bezogenen göttlichen Bewußtsein ift nur ein Schein. Der hauptgrund aber von Schleiermachers ausweichenbem Berhalten gegen ben perfonlichen Gottesbegriff ift unstreitig auch in der Glaubenslebre feine angitliche Sorge um die Reinerhaltung ber göttlichen Transcendenz. Bon vornberein spricht er dies felber aus, wenn er (Glaubenel. I, S. 291) gur Erläuterung feiner Definition ber göttlichen Allwiffenheit als ber schlechthinigen Geistigkeit ber göttlichen Allmacht als bas Erfte und Wichtigfte bies hervorhebt : jene Definition bezwedt weit mehr bie absolute Lebenbigfeit ber göttlichen Caufalität festzustellen (gang, wie in ber Dialektik), als "bag eine Aehnlichkeit zwischen Gott und bem, mas wir in bem uns gegebenen Sein als Beift bezeichnen, auf eine bestimmte Art festgestellt werbe." Wenn ber menschliche Geift nur in bem Wechsel ober besser in bem Ineinander von Receptivität und Spontaneität, von inhaltempfan-

nur mittelbare. Man kann sie sich um so eher gefallen lassen, als alle philosophischen Ausbrikde über bas böchste Wesen an und für sich ebenso inabäquat sind, wenn sie nicht negativ sind."

genber Leibentlichkeit und formgebenber Selbftthatigfeit fein Wefen habe - ober wenn berfelbe bem angemessen als anschanenber und als felbst zwecksender unterschieden werbe. b. b. als ein folder. melder fich auf icon vorhandene Gegenstände bezieht, und andererfeits als ein folder, ber noch nicht Vorhandenes ober vielmehr nicht so Borhandenes hervorbringen will - so seien solche Unterschiebe auf Gott nicht anwendbar; benn biefer fei feinem Begriffe nach nur thatig, nur produftiv auch in feinem Erkennen, und augleich fei ein iebes Objekt feiner anschanenben Beiftigkeit an fich felbft ein Objett, mithin auch ichon Produkt feiner zwedfegenden Thatigkeit (I. S. 292. 293). Unftatthaft sei auch bie althergebrachte Unterscheidung ber göttlichen Allwissenheit als praescientia, visio und reminiscentia, benn es gebe feine Aufeinanderfolge in Gott (I, S. 295); werthlos ber Begriff einer göttlichen scientia media ober futuribilium, benn bie Ibee von einem göttlichen Wiffen beffen, mas geschehen sein würde, wenn etwas nicht Beschehenes erfolgt mare. verlege in dies göttliche Wiffen eine ganze "Maffe" von wefenlofen, nichtigen Ideen, die Gott felbst verworfen habe, ziehe bas göttliche Wiffen mithin berab in bas Gebiet schwankenber Babl und unstäter Rathschlüsse (I, S. 299); verwerflich endlich bie Gegenüberftellung eines urfprünglichen und eines reflektirten 1) göttlichen Selbstbewußtseins, sowie jede Bereinzelung bes Wiffens in bemfelben (I, S. 301, 302).

Aus folder Bekämpfung alles Anthropocibischen in der Lehre von Gottes absoluter Geistigkeit folgt nun nothwendig die \*) schärsste Auffassung und Durchführung der Joee von der göttlichen Ewigfeit und Allgegenwart. Was zunächst die Lehre von der göttlichen Ewigkeit anbetrifft, so verwirft Schleiermacher mit seiner Lehre von der "die Zeit selbst bedingenden schlechthin zeitslosen Ursächlichkeit Gottes" auf das entschiedenste die Formel von einem "Sein Gottes vor der Zeit," und zwar aus dem Grunde, weil

<sup>1)</sup> Dial. S. 429: Das reflektirte Selbstbewußtsein ist bas Ich, insofern es nur die Ibentität des Subjekts in der Differenz der Momente aussagt und also auf dem Zusammensaffen der Momente berubt, welches allemal ein vermitteltes ift.

<sup>2)</sup> bem Orte nach in ber Glaubenslehre voranftebenbe.

fcon ber barin latitirenbe Gegenfat bes "vor" und "nach" Gott in eine (absolut zu vermeibende) Abhängigkeit von der Zeit seten und ibn fomit in die Achnlichkeit des Endlichen herunterziehen würde. Ebenso aber — und bies ift von viel wichtigeren Folgen — lebnt Schleiermacher jebe Formel ab, welche auch nur eine Beziehung bes inneren Wefens Gottes auf bie Zeit einschließen. Die einzige Beziehung Gottes auf bieselbe besteht ihm barin, baf er fie pon Ewigkeit ber caufirt und ichlechthin bedingt: jedes innere Berhältnik Gottes zu berfelben scheint ibm absolut geleugnet werben zu muffen. Nicht nur die Schranken ber Zeit, sondern die Zeit selbst muffe für Gott als aufgehoben betrachtet werben. Für ben fabricator omnium temporum 1) paffe baber auch nicht bie gewöhnliche Formel, welche bas ewige Sein Gottes mit einem anfangslosen und enb= lofen ibentificiren wolle; benn awischen biefen in jener Formel allein geleugneten Endpunkten liege immer noch bie Zeitlichkeit an sich und das zeitlose Wesen Gottes werde dadurch dennoch als zeitlich megbar bingestellt.

Ebenso scharf nun wird die Allgegenwart Gottes gefaßt; um jeden pantheistischen Schein zu vermeiden (I, S. 276), dürfe man in Bezug auf die absolut raumlose, den Raum bedingende Ursächlichkeit Gottes die an sich nicht verwersliche Formel von der adiaoracia und der suvovosia (und zwar nicht allein der suvovosia incoraciuń, sondern auch der s. dregyntun) nur unter der Bezdingung zugeden, daß die in dem Ausbruck des "Nichtaußereinsanderseins" immerhin enthaltene Jdee des Raumes nicht auf Gott, sondern nur auf das Endliche als den Ort der göttlichen Allgegenswart bezogen werde, und das "Zusammensein" Gottes mit den endlichen Dingen nur als ein anderer Ausdruck für Gottes Weltzerhaltung gelten, nicht aber die göttliche Ursächlichkeit mit der endslichen dem Raume unterstellen solle").

<sup>1)</sup> Ausbruck bes Augustin (de Gen. c. Man. I, 3), welchen er fich aneignet (I, S. 269 Anm. 3).

<sup>2)</sup> Wie sorgfältig Schleiermacher jebe Annäherung an die (spinozistische) Lehre von der Substanz als ausgedehnter vermieden hat, zeigt u. a. sein Protest gegen die Bestimmung, daß Gottes Allgegenwart nicht eireumseriptive, sondern re-

Allerbings lenkt nun icon Schleiermachers Lebre von ber Ewigfeit Gottes mit ihrem abweisenden Berhalten gegen bie Ibee von einer gleichsam rubenben göttlichen Eigenschaft ber Zeitlofigfeit fraftig auf die Welt der Anschauungen binüber, welche sich auf bie Rusammengebörigfeit Gottes mit bem Endlichen bezieben. Sein Gottes aufer ben Offenbarungen feines Wefens ift für Schleiermacher ein völlig nichtiger Begriff, und bie mit einer folden Ibee untrennbar verbundene Borftellung von einem Gegenfate bes Rubens und bes Thuns in Gott gilt ihm als wissenschaftlich unconstruirbar, für bas fromme Bewußtsein als minbestens indifferent. Warum? — Sicherlich aus bemfelben Grunde, welcher ihn veranlaßt, auch von dem göttlichen Attribute ber Allgegenwart jebe Bestimmung fernauhalten, welche biefe Eigenschaft bes Absoluten in eine innere bes Wesens und eine transiente ber Wirksamkeit gerspalten wolle. Der Grund ift klar: es handelt sich barum. Gott als einen überhaupt nur wirksamen in möglichster Innigkeit mit bem Sein ber Welt und bem Geschehen in ihr zusammenzuschließen und somit andererseits bem Endlichen felber die Möglichfeit eines Busammenschlusses mit bem Unendlichen zu eröffnen.

Diese Richtung in Schleiermachers Gotteseigenschaftenlehre giebt sich ihren klassischen Ausbruck in ber begrifflichen Fassung ber göttlichen Allmacht. Diese gilt ihm allerdings zunächst als die ewige und allgegenwärtige Ursächlicheit, welche "den gesammten alle Räume und Zeiten umfassenden Naturzusammenhang" begründet und bedingt. Sodann aber liegt für ihn in jenem Attribute als anderes Hauptelement die Forderung, daß die göttliche Ursächlichseit aufgesfaßt werde als in der Gesammtheit des endlichen Seins stets vollstommen und erschöpfend dargestellt. Das Objekt der göttslichen Allmacht ist also nach Schleiermacher allein das Wirkliche (I, S. 282); das Mögliche als ein Zweites in das Objekt derselben mitauszunehmen, gilt ihm als sinnlos deßhalb, weil

pletive zu verstehen sei, wozu er wörtlich biese Bemerkung beifügt: "Bei Raumerfüllung können wir die Analogie mit expansiven Kräften nicht entfernen, und
bann liegt die Borstellung von einer Gott zuzuschreibenden unenblichen Ausbehnung nur zu nabe" (I, S. 276).

bie Beariffe bes Möglichen und bes Wirklichen für Gott absolut ibentisch seien. So febr nun auch Schleiermacher bier, wie überhaupt in feiner Glaubenslehre, mit feinen fparlichen Appellationen an geschichtlich bebeutsame Bestätigungen ber eigenen Ansicht innerbalb bes engften theologischen Kreises verbleibt 1), so ist boch an biefer Stelle wiederum eine Erinnerung an bie jum letten Male bei Spinoza grell hervorgetretene Durchführung berfelben Anschauung von göttlicher Allmacht kaum zu unterbrücken. Daß biefem für bas menschliche Subjekt ber Bobepunkt bes sittlichen Ronnens mit bem seiner wirklichen Macht ober Lebensfülle vollkommen identisch war (f. S. 85 bief. Abb.), tann nur als eine Confequent bavon angesehen werben, bag ihm die potentia Dei — auf Grund seines Sates (Eth. I, 16. Cor. 1) von ber sich auf bas All ber Mobi erstredenden göttlichen Causalität — und bie essentia Dei als Spnonyme galten (Eth. I, 36. 37), und baber alles in Gott Mogliche ihm als nothwendig wirklich erschien. Auch wird es hier nicht angeben, Schleiermachers Busammentreffen mit einem Sauptfate jenes pantheistischen Philosophen gerabe aus bes ersteren Abneigung gegen die Vermischung Gottes und ber Welt berauleiten. Allerdings stammte aus biefer Quelle sein ausweichenbes Berhalten gegen bie persönliche b.h. anthropoeibisch bas Absolute einschränkende Fassung bes Gottesbegriffes: und ein fachlicher Zusammenhang biefes Berhaltens mit bem angegebenen Lehrsat von bem Objette ber göttlichen Allmacht ift unverkennbar 2). Denn wenn bie Bejahung bes Unterschiedes von potentia und actus in Gott nothwendig zu ber Ibee einer göttlichen Selbstbeschränfung binführt, fraft beren er Einiges aus bem unendlichen Reiche bes für ihn Möglichen in die Wirklichkeit umfeten, Anderes aber in ber Ibealität gurudbehalten murbe, fo

<sup>1)</sup> Als Genossen seiner Aufsassung von dem Objekte der göttlichen Allmacht zieht er bekanntlich den Abälard hinzu (mit Betonung der Worte Introd. III, 5: Potest, quod convenit, non convenit, quod praetermittit; ergo id tantum sacere potest, quod quandoque sacit).

<sup>2)</sup> Bgl. die anregenden, aber boch eben nur dies sachliche Motiv betreffenden Bemerkungen über biesen Gegenstand bei J. Miller, Lehre v. d. Situde, 5. Aust. 2. Bb. Bressau 1867. S. 244 ff.

ift offenbar eine folche Vorstellung nur anwendbar auf ein mit voller Freiheit der Berson ausgestattetes absolutes Wesen.

Doch war bies feinenfalls für Schleiermacher ber beftimmenbe Brund. Bielmehr weifet bie (I, S. 282) beigegebene Erlauterung zu bem zweiten Theile ber Schleiermacherschen Definition, nämlich: bas absolute Abhängigkeitsgefühl felber habe keinen Grund, an die allmächtige göttliche Caufalität "Ansprüche zu machen, welche über den Naturzusammenhana binausgeben" — schon diese Erlänterung treibt unabweislich barauf bin, ben Ursprung jener Definition in einem gewaltigen Ringen ihres Urhebers nach einem energischen wissenschaftlichen Ausbruck für bas unvergängliche, bem frommen Bewuftsein insbesondere ewig inharirende Bostulat ber göttlichen Innerweltlichkeit 1) zu fuchen. Als richtig aber bewährt sich biese Weisung barin, bak Schleiermacher gur Begründung feiner Auffassung, gerade wie von den Attributen der Ewigkeit und All= gegenwart, so auch bier von dem göttlichen Attribute der Allmacht jede Borftellung von einem "Fürsichbestehen" ober Ruben biefer Eigenschaft im Unterschiede von einer Bethätigung berfelben in ber Wirklichkeit ber "Wechselwirkung" ausschließt (I, S. 283). verlangt zwar Schleiermacher nicht birekt, bag man bie Ibee von einer ruhenden göttlichen Allmacht berjenigen von der wirksamen jum Opfer bringe, vielmehr protestirt er nur gegen bie Trennung beiber Borftellungen und fügt hinzu: beibe seien mit und burch einander. Aber wenn diesem Zusat für die Glaubenslehre icon burch die Bemerkung jeder Werth genommen wird, daß für das fromme Selbstbewußtsein bie Ibee von einem Möglichen in Gott (bas heißt boch: von einer ruhenden Allmacht) außer ber Gesammtheit bes Wirklichen indifferent fei, so wird doch noch mehr für unser Denken jener Bufat burch bie Betrachtung bebeutungslos, bag bei

<sup>1)</sup> Diefer Ausbruck ift allerdings mit der Beschränkung anzuwenden, welche Schleiermacher selber der Zuläfigkeit desselben auferlegt an einer Stelle der Dialettik (S. 434), wo er die Bezeichnungen innerhalb und außerhalb filr das Berbältniß Gottes zur Welt als einzelne gleichermaßen verwirft, ohne aber damit diese Ausbruck in ihrer Berbundenheit filr inadaquater zu erklären, als die anderen von ihm und sonst vorgeschlagenen. Bgl. S. 144 dies. Abb.

Aufhebung jedweder Gegensätlichkeit jener beiben Seiten die eine von der anderen nur aufgehoben, nicht die eine mit der anderen verbunden werden kann; Ruhe, von der Bewegung integrirt, hört überhaupt auf und ist eben Bewegung und umgekehrt. Wir haben demnach bei Schleiermacher im Grunde ausschließlich an eine wirksame Allmacht Gottes zu denken, jedenfalls im Sinne der hier allein wesentslichen Glaubenslehre, welche es eben nur mit solchen Begriffen von Gottes Eigenschaften zu thun hat, welche für das fromme Selbstsbewußtsein in Betracht kommen können.

Denken wir aber Gottes Allmacht ausschließlich in und mit dem Naturzusammenhange, so ist sie allerdings damit wesentlich nur als Naturkraft gedacht. "Diese muß freilich" — nach den Worten eines neueren Theologen 1) — "schlecht- hin alles wirken, wozu eine Potenz in ihr ist. Denn auf diesem Gediet sind Wöglichkeit und Birklichkeit nicht real zu trennen; das Dasein der Naturkraft geht ganz auf in ihrem Wirken; sie ist wesentlich ein Streben aus sich heraus und nichts Anderes; es sehlt ihr noch der selbständige Mittelpunkt und damit die Möglichkeit in sich zu ruhen, an sich zu halten."

Fragen wir nun wiederum nach dem Verhältniß Schleiermachers zu Spinoza, so wird an dieser Stelle dafür kaum eine ans dere Formel passen, als etwa die: Nach Spinoza ist Gott alles Sein und es giebt kein Sein außer ihm; nach Schleiermacher ist Gott in allem Sein und es giebt kein Sein ohne ihn. Das heißt: Während bei Spinoza alles Weltsein sich in dem alleinigen Sein Gottes auflöst (vgl. die spinozistischen Formeln: Praeter Deum nulla dari neque concipi potest substantia Eth. I, 14 und Quidquid est, in Deo est, et nihil sine Deo esse neque concipi potest Eth. I, 15), bleibt bei Schleiermacher eine Dualität Gottes (ober "des transcendenten Grundes") und der Welt als unsvergänglich bestehen. Aber wie bei Spinoza die Inhärenz der Welt in Gott, so ist bei Schleiermacher die Immanenz Gottes in der Welt so energisch bis auf die äußerste

<sup>1)</sup> f. Jul. Müller, a. a. D. II, S. 247.

Consequenz begrifflich ausgebildet, daß auch bei letzterem das von ihm schlechthin postulirte Fürsichsein der Weltdinge illusorisch gemacht wird — und insbesondere die gleichermaßen von ihm behauptete relative Freiheit des menschlichen Subjekts von Seiten des Gottesbegriffes bedenklich in Frage gestellt wird.

So unzeitig es wäre, von hier aus schon in das Gebiet der Anthropologie hinüberzugreisen, so unabweislich nahe liegt es, die zulett behandelte Seite des fraglichen Gottesbegriffes durch eine dem zweiten Theil der Glaubenslehre angehörige Aussührung Schleiermachers zu illustriren, nämlich diejenige über die Lehre von der göttlichen Erwählung.).

Vier Hauptbestimmungen sind es, welche das Eigenthümliche ber Schleiermacherschen Erwählungslehre ausmachen:

1) Es ift Gottes Borberbestimmung, nicht feine Qulaffung, daß ein Theil des Menschengeschlechtes, so lange biefe irbifche Dekonomie währt, von ber Gemeinschaft ber Erlofung ausgeschlossen bleibt (Abhandl. über bie Lehre von b. Erm. S. 70, 71. Glaubenst. II, § 117 Lehrs.). — Dieser Sat folgt nothwendig aus Schleiermachers Lehre von ber göttlichen Allmacht. Wenn biefe nur eine wirkende ift und sich als folche mit bem Weltzusammenhange völlig beckt, so ist eine nuda permissio (Calv. Inst. I, 18, 1) burchaus undentbar. Bas Gott nämlich nur zuließe, mußte feinen positiven Bestimmungsgrund anderwärts haben als in ber göttlichen Entweder dieser Bestimmungsgrund mare in einem Anderen enthalten, welches felbst von Gott vorherbeftimmt ware, bann aber lage es boch mit biefem Anderen zugleich in bem Objette ber göttlichen Brabestination. Ober aber jener Bestimmungegrund ift aus einer von Gott nicht vorherbeftimmten endlichen Canfalität abzuleiten - bamit aber fiele ber Begriff ber göttlichen Allmacht. Daber ift auch bas Boje von Gott vorherbeftimmt.

<sup>1)</sup> Wir entnehmen unferen Bericht barüber zugleich aus ben §§ 117 - 120 ber Glaubenslehre und ber wenige Jahre früheren Schleiermacherschen Abhandlung "Ueber die Lehre von der Erwählung, besonders in Beziehung auf Herre Dr. Bretschneider's Aphorismen" in der Theolog. Zeitschrift von Schleiermacher, be Wette und Lücke 1819. Seft 1. S. 1—119.

- 2) Es ift nur eine Vorherbeftimmung Gottes, welche ben einen Theil des Menschengeschlechts innerhalb dieser irdischen Dekonomie für die Gemeinschaft der Erlösung erwählt, den anderen nicht (Abh. S. 62 ff., Glaubenst. II, S. 764 ff.). Denn eine zwiesache göttliche Vorherbestimmung, der einen zur Seligkeit, der anderen zur Verdammniß, würde nothwendig einen doppelten Willen in Gott vorsaussetzen oder aber einen "halben Willen." Beide Voraussetzungen sind nun zwar als dogmatische Lehrsätze aufgestellt worden; aber beide sind wiedernm von der Gottesidee aus schlechthin zu verwerfen.
- a) Unberechtigt ist bie Unterscheidung einer voluntas Dei praecedens und einer v. D. consequens in bem Sinne, baf bie erstere bie Seligkeit Aller, die andere die Berbammnig ber thatfächlich Ungläubigen zum Objekte habe ober — nach bem Ausbruck Bretschnei= bers - bag Gott vermöge bes vorangehenden Willens in ber Ibee bie Befeligung aller Menichen beabsichtige, vermöge bes nachfolgenden aber in ber Erfahrung bas Nichtseligwerben eines Theiles ber Menfcheit zulaffe. Denn abgesehen bavon, daß biefe Unterscheidung nothwendig auch einen Zwiespalt in die Gotteseigenschaftenlehre hinübertrage, Gott aber boch nicht vermöge einer Eigen= fcaft einen anderen Willen haben fonne, als vermöge einer auberen. fo werbe es boch immer nur ein göttlicher Wille sein, vermöge beffen bie Bläubigen befinitiv selig und bie Ungläubigen (auch nach Conf. Gall. XII. p. 115 - jedoch f. ad 4. S. 158 bief. Abh.) befinitiv verbammt werben. Können boch auch die Ermählten nicht burch ben beabsichtigenden Willen felig werden, sondern nur durch den ertheis lenden und ebenfo bie Berworfenen nur fraft bes ertheilenden göttlichen Willens ber Berbammnig entgegengeben.

Wird aber so ber eine ertheilende Wille in sich zwiespältig gesbacht, so muß auch ber beabsichtigende Wille als ein in sich (nicht erst durch ein Auseinandertreten in der Zeit) zwiespältiger — oder aber als ein gar nichts vorherbestimmender b. h. völlig leerer gedacht werden.

b) Ebenso unberechtigt ift bie Annahme eines halben ober getheilten göttlichen Willens, auf Grund beren ausgesagt wirb: bie göttliche Vorherbestimmung erstrecke sich überhaupt nur auf bie Erwählten, nicht auf die Berworfenen; beren Berbammniß wisse Gott nur vorher, ohne sie vorherzubestimmen.

Dem gegenüber ift nach Schleiermacher auf bas entschiebenste festzuhalten, bag

- 3) bas göttliche Borherwiffen einen absolut gleichen (näml. unendlichen) Umfang habe, als die göttliche Borherbestimmung') (Abh. S. 69. 70. Glaubensl. II, S. 266). Denn reichte jenes weiter als diese, so bliebe Gottes bestimmender Wille hinter seinen Ibeen zurück und Gott würde damit "wie unser einer." Einer solchen Boraussezung ist demnach das Postulat einer ewig wirksamen göttlichen Allmacht entgegenzuhalten, welches seinen prägnantesten Ausstruck darin erhalten muß, daß
- 4) "unter ber Boraussetzung einer Fortdauer nach bem Tobe" (f. Glaubenst. II, S. 251 ff.) ber Gebanke an eine endgiltige Verdammniß eines Theiles der Menschheit als mit dem christlichen Bewußtsein schlechthin unvereindar verworfen wird. Es sind zwei Wege benkbar, auf denen man den Widerspruch zwischen der allgemeinen Gleichheit der Menschen (in der Sünde) und ihrer Ungleichheit (im Erlösts oder Verdammtwerden) zu heben versuchen könnte.

Entweber man führt biese Doppelthatsache auf ein Gesetz zur rück, nämlich bas ber menschlichen Natur ober bas ber göttlichen Heilsorbnung. Die Einrichtung ber menschlichen Natur könnte bann aber als Erzeugerin einer solchen Ungleichheit aus ursprünglicher Gleichheit nur getabelt werben, was für uns "keinen Sinn mehr hat, weil wir nicht wären, wenn wir nicht Menschen wären" (Glaubensl. II, S. 256). Eine göttliche Heilsorbnung anbererseits, welche alle unter die Sünde gestellt, aber nur einige für die Erlösung bestimmt

<sup>1)</sup> vgl. die zur Jubelfeier ber Bonner Hochschule erschienene Differtation von Frid. Hosseus, de notionibus providentiae praedestinationisque in ipsa scriptura sacra exhibitis, Bonnae ap. Ad. Marcum 1868. Der Berfasset zieht aus ber innigen Berbindung ber beiden von ihm behandelten Begriffe, wie er dieselbe in der heil. Schrift nachzuweisen sucht, den Schluß, daß die Dogmatik die Lehre von der Prädestination aus der Soteriologie in die Theologie (im engeren Sinne) zu verweisen habe (p. 43).

hätte, ware nicht eine Ordnung, sondern ein Defret ungeordneter Willfür. (Die Lehre von der Prädestination ist also nach Schleiersmacher nur zu behaupten in Verbindung mit der Lehre von der Apokatastasis).

Ober aber man könne versuchen, sowohl die ursprüngliche Gleichheit als die befinitive Ungleichheit für bloßen Schein zu erskären. Den Zustand der Seligen und der Berdammten für gleich zu halten, sei jedoch für den Christen von vornherein unmöglich. Und vorauszesetzt andererseits, es set eine ursprüngliche Ungleichheit der Menschen in Bezug auf religiöse Empfänglichkeit anzunehmen, so würde darans eine vollständige Herabwürdigung des Erlösungswerkes entstehen. Denn dann erschiene uns Christus eigentlich als der zum Gericht Gekommene, der die ursprüngliche Ungleichheit der Menschen nur ausbildet und damit steigert.

Demgemäß kann keine jener beiben Lösungen für genügenb gehalten werben, und es muß bei bem Satze bleiben: "Es giebt eine göttliche Vorherbestimmung, nach welcher aus ber Gestammtmasse bes menschlichen Geschlechts die Gesammtheit ber neuen Creatur hervorgerusen wird" — mit ber besonderen Bestimmung allerdings, daß diese Gesammtheit der schließlich in die Lebenssemeinschaft Christi Aufgenommenen eben jene "massa perditorum" ganz umfaßt oder ihr quantitativ gleich zu sehen ist.

Fragen wir nun aber, wie solche Allgemeinheit des schließlichen Erfolges mit dem theilweisen Ausschluß von der Erlösung während der irdischen Dekonomie zusammenstimme, so antwortet Schleiermascher: es ist ein Gesetz der göttlichen Weltordnung, daß "was von Einem Punkt ausgeht, sich nur allmählich über den ganzen Raum verbreitet", und demgemäß kann die göttliche Vorherbestimmung Einzelner zum Bösen nur als ein vorläusiges "Uebersehen" derselben betrachtet werden. Ganz dem entsprechend sagt Schleiermacher in der genannten Abhandlung (S. 16): wie der Glaube selber sogar nach anticalvinistischer Lehre (Conf. Aug. V. per verdum . . . donatur spiritus sanctus, qui sidem efficit . . .) als ein von Gott Gewirktes anzusehen sei, so könne der Unglaube nur eine Folge von dem Ausbleiben der wirksamen Hilse Gottes sein — und dieses

Ausbleiben sei eben die Borherbestimmung zum Bösen. Bergeblich allerdings fragen wir hier, wie das Ausbleibenkönnen der göttlichen Hilfe mit der Lehre von der Joentität des göttlichen Könnens und Birkens vereindar ist. Die Joee von einem Zurückalten oder Ansichalten der göttlichen Hilfe sett offenbar einen wesentlichen anderen Gottesbegriff voraus, als den oben entwickelten, verlangt unabweisdar die Borstellung eines absoluten Subjekts. Nur dieses vermag jene Selbstbeschränkung auszuüben, welche thatsächlich das Wesen der göttlichen Erwählung auch dei Schleiermacher constituirt und für welche dieser von seiner ursprünglichen Gotteslehre aus allerdings keine Stelle im Zusammenhange seines Spstems anweisen kann.

Der hier vorliegende vereinzelte Widerspruch ift aber nur ein Reflex des unversöhnten großen Zwiespalts in Schleiermachers Gotteslehre überhaupt, welcher sich unvermeidlich unseren Bliden tarbietet, wenn wir nunmehr die durchmessen Bahn überschauen.

Auf der einen Seite hat Schleiermacher sowohl im philosophischen als im christlich theologischen Interesse die Joee des transcendenten Grundes mit unerdittlicher Folgerichtigkeit ausgedildet dis zu der Lehre von Gott als der schlechthin einsachen und gegensatslosen, über jede Empfänglichkeit oder Leidentlichkeit sowie über jedwede Beränderung schlechthin erhabenen Causalität. Daraus ergad sich ihm im Gegensatz zu Spinoza die Lehre von der absoluten Geistigkeit Gottes und seiner inneren Beziehungslosigkeit zur Ausdehnung, in Uebereinstimmung mit Spinoza eine unüberwindliche Scheu vor der Herabwürdigung des Absoluten durch die Personisitation desselben; daraus die scharfe Fassung der Attribute der Ewigkeit und Allgegenwart mit ihrer Leugnung jedes inneren Berhältnisses der Gottheit zu Zeit und Raum. ')

Andererseits aber übertrug Schleiermacher bieselbe Energie begrifflicher Operation auf die Entwickelung des ganzes Inhaltes ber Idee von der göttlichen Immanenz. Daher seine Definition ber

<sup>1)</sup> Bgl. hierzu die ausstührlichen Bemerkungen von Dorner in beffen Abhandlung über die Unveränderlichkeit Gottes (f. S. 107 dief. Abh.), bef. S. 493 ff. im 3. Hefte des II. Bd. d. Jahrb.

göttlichen Allmacht als berjenigen unenblichen Caufalität, welche sich mit ber Gesammtheit ber endlichen Caufalitäten felber b. b. mit bem gesammten Naturzusammenbange ibentisch weiß. Daber fein eifriges Bestreben, jenen in besonderer Weise transcendenten göttlichen Attributen ber Ewigkeit und Allgegenwart gleichsam ihr eigenes Befen felber wieder abzuringen, indem er ichon für sie den Gegensatz ber Gotteseigenschaften als (innergöttlicher ober) rubender und (ökonomischer ober) wirksamer entschieden abweift. Indem er nun biesen Unterschied auch für bas Attribut ber göttlichen Allmacht aufhebt. tann er — in neuem Confensus mit Spinoza — als beren Objeft nur bas Wirkliche felber gelten laffen, leugnet ichlechtbin eine jebe Bezogenheit berselben auf bas Reich eines nur Möglichen, womit bie Gleichsetzung des Umfangs für das göttliche Können und Wollen einerfeits, und für bas göttliche Wollen und Wiffen andererseits unauflös= lich verbunden ift. Während jenes erfte Zusammentreffen mit Spinoza nur ein zufälliges mar, insofern für beibe aus entgegengesetten Bestrebungen dasselbe Resultat bervormuche, ift bier eine nabe Berwandtschaft auch bes beiberseitigen Motivs nicht zu leugnen. banbelt fich für beibe um die möglichfte Innigfeit bes Zusammenfoluffes Gottes und ber Welt; und wenngleich Schleiermacher biefem Berlangen nicht, wie Spinoza, auch die letten Conceffionen, nämtich monistische, zu bringen gewillt ift, fo feben wir boch, wie er in feiner lehre von ber Erwählung einerseits Gottes Allmacht in ein allerdings felbstgegebenes Befet allmählicher, b. b. zeitlicher Entwickelung eingeben läft und bamit feine frühere Leugnung ber Möglichfeit einer göttlichen Selbstbeschränfung zurüchimmt, andererseits fogar fo weit geht (Glaubenst. II, S. 262), mit ber göttlichen Weltordnung die Welt felber als ewig in Gott an erklaren. Bas für eine Belt? - fo fragen wir hier wie bei Spinoza. Die Antwort lautet: bie Welt, beren Befen nach Schleier= macher ber Gegensatz und die Beränderung ift. Und diese in Gott? Und Gott in ibr?

Es ist richtig anderweit gesagt worden, daß die schroffe Ausbildung der Lehre von der göttlichen Unveränderlichkeit, wie sie durch Augustin, dann durch den Areopagiten, später durch Auselm, und noch später burch Calvin und Quenstebt, zuletzt burch Schleiermacher in die Theologie eingeführt wurde, nicht nur eine Geschichte der Erlösung, sondern eine gottgeleitete Geschichte überhanpt unbegreislich macht '). Der geschichtliche Christus ist aber bennoch so sehr der Mittelpunkt der Schleiermacherschen Glaubenslehre — daß eben damit ein unauflöslicher Zwiespalt in dieselbe einziehen muß.

Daß nun Schleiermachers Glaubenslehre in ihrer Auffassung und Begründung ber Erlösung schon die Bersöhnung jenes Zwiesspaltes anticipirt, erhöht ihren wissenschaftlichen Werth keineswegs, giebt ihr aber — was viele ihr streitig machen möchten — ihren acht christlichen Charafter.

Wenn das leben in dem Zustand der Sündhaftigkeit kein anberes Berhältnig bes Menschen zu Gott guläßt, ale zu ber göttlichen Heiligkeit und Gerechtigkeit (Glaubensl. § 83. 84) b. b. ein Selbstbewußtsein ber Schuld und ber Strafwürdigkeit ober mit anderen Worten: ein Berbaltnif völliger Entfernung von Gott, fo muß andererseits dies Berhältnig icon mit dem Anfange ber Lebensgemeinschaft Chrifti aufhören, und "fo lange jenes Bewußtsein noch fortbesteht, tann es überhaupt fein mahres Bewuftsein von ber Gemeinschaft mit Christo geben" (II, S. 166) b. b. bie Wiedergeburt bes Erlöften als Rechtfertigung manbelt fein ganges Berhaltnig gu Gott um (§ 107 Lehrs.), macht es zu einem Berhaltniß innigfter Nahe durch die in der Lebensgemeinschaft Christi gewonnene Rraftigkeit und Stetigkeit bes Gottesbewuftseins. Und boch wieberum wird biefer Zusammenschluß Gottes und bes Menschen in ber burch Chriftum bewirften Wiebergeburt feineswegs zu einer Fufion bes religiösen Subjetts mit seinem göttlichen Objette — wie bies ber bald zu besprechende Religionsbegriff Schleiermachers flar machen muß; vielmehr "feine Beranderung in einem Lebendigen ift ohne eigene Thatigfeit" (II, S. 24), baber auch bie Beranberung unferes Berhältniffes zu Gott, b. b. unfere Wiebergeburt als Rechtfertigung bie thätige Eigenheit bes Ertoften Gotte gegenüber bestehen läft.

So unterläßt nun Schleiermacher auch nicht in Betreff ber

<sup>1)</sup> Dorner, a. a. D. (f. S. 160 bief. Abh. Anm. 1).

Person bes Erlösers von ber Immanenz Gottes in Christo (ober ber "absoluten Kräftigkeit bes Gottesbewußtsein Christi") im Namen ber schlechthinigen Transcenbenz Gottes jede Borstellung fernzuhalten, welche Christum und damit den ihm innewohnenden Gott selber in die Gegensätlichkeit menschlichen Werdens hinadziehen könnte: "Christi Entwickelung muß ganz frei gedacht werden von allem, was sich nur als Kamps darstellen läßt" (II, S. 36). So hoch steht ihm der Begriff der Urbildlichkeit Christi.

Dieselbe Harmonie ber in ber ursprünglichen Gotteslehre schroff gegenüberstehenben Richtungen auf die Zusammengehörigkeit und die Unterschiedenheit Gottes und der Welt stellt sich nun auch schließlich in Schleiermachers Lehre von denjenigen göttlichen Attributen dar, welche sich auf die Erlösung beziehen: der Liebe und Weisheit Gottes (§ 165).

Die göttliche Liebe ist ihm nicht, wie bem Spinoza und seinem Monismus, mit der Liebe des Menschengeistes zu Gott gleichbebeutend, sonbern die Eigenschaft Gottes, vermöge beren er sein göttliches Wesen "mittheilt" (§ 166).

Die göttliche Beisheit ist ihm nicht, wie dem Spinoza und seinem Monismus, mit der Verkettung der natürlichen Ursachen ibentisch, sondern die Eigenschaft Gottes, vermöge deren er seine "in der Erlösung sich bethätigende göttliche Selbstmittheilung ordnet und bestimmt."

Dies ist Schleiermachers Dualismus der Jmmanenz (f. S. 134 bief. Abh.) in seiner — anticipirten Vollendung.

## 2. Schleiermachers Anthropologie.

Als Schleiermacher sich in seiner brieflichen Zugabe zu ben brei theologischen Sendschreiben an Delbrück gegen bes letzteren Angriffe kurz verwahrte, stellte er selber als den zweiten Hauptsunterschied seiner philosophischen Denkungsart von der Spinoza's seine Auffassung von dem Grundverhältniß der Pspchologie 1), dem Verhältniß von Leib und Seele hin 2). Nach jenem stehe der Leib

<sup>1)</sup> Daß bie Physiologie hierher nicht gehört, ift selbstverständlich.

<sup>\*)</sup> f. S. 99 bief. Abh.

zur Seele "wie ber Gegenstand zur Vorstellung besselben". Daß seiner Glauben blehre nicht biese Verhältnißbestimmung zu Grunde liege, konnte er wohl mit Recht als eines Beweises nicht bedürftig ansehen; daß aber auch seine philosophische Anschauung über diese wissenschaftliche Hauptstück von der spinozistischen wesentlich differire, haben die vor einigen Jahren veröffentlichten Vorlesungen Schleiermachers über die Psihchologie ') unzweidentig dargethan.

Allerbings ift er mit Spinoza eins in bem boppelten Biberfpruche gegen bie Trennung von Seele und Leib nicht minder, als gegen die völlige Joentifikation berselben nach materialistischer ober spiritualistischer Seite hin.

Die prinzipielle Trennung zunächst jener beiben Seiten bes menschlichen Wesens scheint ihm durch die Formel dargestellt: ber Mensch besteht aus Leib und Seele. Diese Formel nun weist er von vornherein zurück (Pspchol. S. 3—6) und zwar aus dem Grunde, weil dieselbe nothwendig auf den "Begriff der Zusammensetzung" führe und auf das "Verhältniß des einen zu dem vielen". Leib und Seele würden in jener Formel zunächst für sich genommen, und "wenn beides zusammenkomme, dann entstehe der Mensch". Diese Fassung gehe um so weniger an, als wir weder einen Grund noch auch ein Recht haben, über den allüberall vorgesundenen Zustand bes Zusammenseins beider in leerer Speculation hinauszugehen.

Ebenso entschieden verwirft Schleiermacher die gänzliche Aufhebung des Gegensauses von Leib und Seele. Grundlos set es einerseits, alles sogenannte Geistige seinem "Bestande und Grunde" nach
für ein materielles, die Seele selbst für leiblich, das Leben der
Seele sür eine Function des Leibes zu erklären — grundlos gerade
der empirischen Wahrnehmung gegenüber; denn diese gebe uns zwar
ein gegenseitiges Sich-Bedingen und Bedingtsein der "eigentlich
geistigen Thätigkeiten" und der "materiellen Zustände", aber durchaus nicht ein solches Zusammensein beider, daß wir die einen als
"in den anderen begründete" erkenneten. Demnach sei der Materialismus eine ebenso willkürliche Hppothese als andererseits die

<sup>1)</sup> herausgg. v. L. George. Berlin. G. Reimer 1862.

spiritualistische Lehre etwa ber Leibnitischen Monadologie, welche umgekehrt die Materie als solche für ein Nichtseiendes halte und dasjenige, was uns als Materie gilt, nur als ein Resultat der Composition aus der Bielheit geistiger Ursubstanzen ansehe (Psychol. S. 9. 10).

Bei folder Einheit in ber Opposition ist aber bas, was Spinoza und Schleiermacher Positives über bas Zusammensein ber beiben nicht ibentischen ') Seiten unseres natürlichen Seins aussagen, zusnächst nach einer doppelten Richtung hin entgegengesett:

- 1) Verschieden ist die beiderseitige Bestimmung über das dem Leibe und der Seele zu Grunde liegende gemeinsame Substrat, die res, deren zwiesache Erscheinung im Leibe und in der Seele zu sehen ist. Dieselbe ist dei Spinoza, seiner Theologie angemessen, ein Theil der Substanz selber und nur als ein solcher Theil der Substanz hat sie ein Sein d. h. sie hat es nur in einem Anderen, sie ist nur ein Modus des göttlichen Seins. Vei Schleiermacher dagegen ist sie das menschliche Jch (Pshchol. S. 8. 10. u. s. w.), d. h. (ebenfalls seiner Theologie angemessen) nicht etwa ein absolutes, das von sich und durch sich allein sein könnte, wohl aber ein endliches, dem ein relatives Fürsichsein zukommt. Daraus solgt, daß
- 2) auch die Berhältnisbestimmung von Leib und Seele bei Schleiermacher eine wesentlich andere ist, als bei Spinoza. Wenn nach letzterem Gottes Sein vorzustellen ist als eine unendliche, für und nur zu einem sehr geringen Theil erkennbare Vielheit von Welten umfassend, die in objectiv realer Verschiedenheit neben einsander bestehen, jede das Sein der Substanz in besonderer Art darsstellend, aber unter einander schon deshalb ohne Verkehr d. h. ohne gegenseitige Einwirkung, weil damit in das innergöttliche Sein nothewendig die Gegensätlichkeit und Determination eingeführt würde so kann auch der Mensch, als ein Modus dieses göttlichen Seins selber, sein natürliches Leben nicht auf eine Wechselwirkung oder gegenseitige Beeinssussenstallichen und geistigen Seins zu-

<sup>1)</sup> Ueber Spinoza vgl. in biefer Beziehung S. 80 bief. Abh.

rückführen, vielmehr basselbe nur als eine gleichsam parallele ') Bewegung zweier gleich selbstloser Modi auf das altes umschließende Sein der Substanz ansehen. Wo dagegen einerseits dem Endlichen auch eine endliche Causalität, dem endlichen Geiste ein beziehungsweises Fürsichsein zugeschrieben, andererseits aber das Endliche überhaupt seinem Wesen nach als die Sphäre des Gegensatzes bestimmt wird, da ergiebt sich als der Inhalt des natürlichen menschlichen Lebens von Seiten der Spekulation dasselbe, was Schleiermacher als das Resultat empirischer Bevbachtung im Gegensatz zu dem Materialismus in der so eben citirten Stelle hinstellte: ein gegenseitiges Sich=Bedingen des Geistigen und des Leiblichen in uns.

Ist aber die gemeinsame Basis des zwiesach gerichteten menschlichen Lebens das menschliche Ich, so wird der Borwurf, welcher von einem bedentenden Kritiker gegen Schleiermachers Geistesbegriff insbesondere erhoben wurde (s. S. 114 dies. Abh.), derselbe habe zu seinem Inhalte nur die "Differentiirung der allgemeinen Bernunft" und ermangele einer einheitlichen Fundamentirung durch die Idee des persönlichen Ich — von Seiten der Schleiermacherschen Psichologie als nicht hinreichend begründet zurückgewiesen 2). Spinoza's Auffassung von dem menschlichen Geiste konnte diesen nur als eine Summe von Ideen ohne subjektive Einheit gelten lassen, und das menschliche Selbstbewußtsein, die idea mentis,

<sup>&#</sup>x27;) f. S. 81 bief. Abh. Daber konnte es nur als eine Inconfequenz bezeichnet werben (f. S. 86 ebend.), wenn Spinoza als ben Inhalt ber ethifchen Thätigkeit bie Berwanblung ber aus ben finnlichen (b. h. leiblichen) Einzelwahrnehmungen hervorgehenben inabaquaten Borftellungen in abaquate auffaste.

<sup>2)</sup> Die beste Antwort auf ben Sigwartichen Borwurf hat schon Schleiermachers Pspichologie selber gegeben, wenn bieselbe, allerdings von der einzelnen Funktion des Erkennens aus auf das gesammte Seelenleben übergehend, wörtlich also sagt (S. 303): "Fassen wir das Einzelleben als eine Reihe von Momenten, so ist jeder ein Zusammensein aller Funktionen, aber sie unterscheiben sich in der Art, wie die Thätigkeiten in der Einheit des Moments auf einander bezogen und durch einander bedingt sind. . . In einem Zeitquantum sindet eine bestimmte Art und Weise des wesentlichen Zusammenseins der Funktionen statt, worauf hernach eine andere Art und Weise folgt, und durch die Reihe dieser diskreten Größen, aus denen das Leben besteht, geht dann als gleich-bleibendes has Ichen bindurch."

beren Begriff allein zu jener subjektiven Ginbeit batte führen konnen. war und blieb fremd in bem Aufammenhange bes Spftems (f. S. 79. 80 bief. Abh.). Schleiermachers Dialektik nun beschäftigt sich ihrem Principe nach vorzugsweis mit ber Ibee bes Wiffens als folden, andererfeits aber mit bem Biffen in feiner concreten Lebendigkeit, hat es baber vorzugsweis mit bem in allen ibentifchen Wiffen zu thun, und zwar mit biefem, infofern es fich in ber Bielheit ber Denkakte ober Intellektionen manifestirt, abgeseben von seiner logischen (b. h. idealen) und realen Einbeit in bem Subjett. Aber wenn icon die Dialettif über ihrem hauptfächlichen Beftreben. nämlich bie ffeptische Seite bes neueren fritischen Ibealismus burch bie Erhebung von Raum und Zeit zu Begriffen von objektiver Realität und burch ben Nachweis einer Ibentität in aller Sonberheit bes Erkennens gu überwinden, wenn icon bie Dialeftif barüber bas Inbividuelle und feine Bedeutung auf bem Gebiete bes Biffens feineswegs pergift'), fo holt Schleiermachers Psychologie, auch abgesehen von jener anfänglichen Bestimmung über bas gemeinsame Substrat bes geiftigen und bes leiblichen Seins, bas bort Bernachläffigte in feiner Abhandlung über bie "Differenzen ber Einzelwefen unter einander" (Pfpchol. S. 290-347) auf bas reichlichste nach. Hatten einst bie "Monologe" bem Prinzip ber Eigenthumlichkeit, sowie es in

<sup>1)</sup> Dies beweisen die §§ 123-127 b. Dial. (S. 67-73 Anm.). Hier führt Schleiermacher des genaueren aus, wie alles wirkliche Denken niemals nur Ausbruck des gemeinsamen menschlichen Seins, sondern stets zugleich "etwas bessonderes für sich" sei. Jenes nennt er an dieser Stelle das persönliche, dieses das eigenthümliche Denken (S. 71). Das letztere ist seinem Wesen nach "freie Combination". — Aber einerseits hebt Schleiermacher träftig hervor, daß auch die freie Combination sich niemals von dem Wahne einer intellektuellen Autarkie dürfe gesangen nehmen lassen. Auch das selbständigste philosophische Spstem, wie es nur aus einem Zusammenwirken seiner werbenden Originalität mit dem allen gemeinsamen Denken entstanden sei, wäre werthlos ohne das Bestreben, in dies gemeinsame Denken einzugehen, als Wissen von ihm ausgenommen zu werden. Andererseits spricht er es auf das ausdrücklichste aus, daß die in einem jeden vorhandenen Gedanken, "welche seine Besonderheit ausdrücken, nicht auf dieselbe Weise als die anderen unter die Ivee des Wissens (als solchen) fallen" und daher von dem Gebiete der Dialektik sernzuhalten seien (S. 71).

ber emigen Jugend freier geiftiger Innerlichkeit feine Bollenbung feiert, eine poetische Berberrlichung gewibmet, fo geht Schleiermachers Bibchologie in wissenschaftlicher Müchternheit auf die Grundlagen bes Sigenthumlichen im Menschen gurud, infofern er ein Brobuft ber (von Gott burchwalteten) Ratur ift. Dabin geboren ibrer psphischen Seite nach die Differengen bes Geschlechts, bes Temperaments und — bedingungsweise — bes Charafters. Wird nun schon ber pshchische Unterschied ber Geschlechter von Schleiermacher burchaus als ein qualitativer gefaßt (S. 295), so werden wir dasselbe auch von bem schließlichen Refultat feiner Untersuchungen über Temperament und Charafter zu fagen haben 1). Allerdings führt Schleiermacher bie psychischen Berschiebenheiten bes Temperaments jurud auf "bas gegenseitige Berhältnig ber beiben Sauptfunktionen" (ber receptiven und ber fvontanen) in Beziehung auf die Ent= wickelungsweise bes Lebens in ber Zeit" (S. 372) b. h. auf ein verschiedenes Maß ber Schnelligfeit ober Langsamkeit in ber receptiven und spontanen geistigen Lebensbewegung (S. 305). Aber baß bamit bas Wesen ber Eigenthümlichkeit nicht als erschöpft gelten foll, zeigt fich baran, baß Schleiermacher auf jeder Stufe bes aus ben Temperamenten resultirenden natürlichen Charafters wiederum eine bunte und reiche Mannigfaltigfeit ber Individualitäten annimmt, beren Realität ihm unzweifelhaft ift, die sich aber ber theoretischen Formulirung entziehen (S. 330), um fich auf bem praktischen Gebiete bes Sittlichen und Religiösen in luftiger Fulle ber Probuktion Die niederen und höheren Stufen des Charakters sowohl nach heroischer als nach genialer Seite bin find allerdings quantitative Verschiebenheiten in bem Mage ber natürlichen Selbst= behauptungefraft, die Mannigfaltigkeit der Arten auf jeder einzelnen Stufe ift eine Thatfache, bie auf andere Grunde binweist, als die Berschiedenheit ber Macht.

Ist somit von Schleiermacher die qualitative Unterschiedenheit der ursprünglichen menschlichen Anlagen auf das

<sup>&#</sup>x27;) Dem Spinoza galten bie Unterschiebe ber einzelnen Mobi ber Substanz aussichließlich als quantitative (vgl. S. 73 bies. Abh.), und biese Bestimmung erstreckte sich gleichmäßig auf die Modi ber bentenben und ber ausgebehnten Substanz.

umfichtigste festgestellt 1), so wird der darin liegende weittragende Unterschied von Spinoza durch den anderen nicht minder folgensschweren verstärkt, daß jene natürliche menschliche Anlage, soweit sie umgekehrt das Gemeinsame des menschlichen Seelenlebens constituirt, nicht wie bei Spinoza in das eine und einzige Element des Intellektuellen aufgelöst wird, sondern zwei spezisisch verschiedene Seelensunktionen als gleich wesentlich der erkennenden beigeordnet werden.

Was zunächst bas Wollen anbetrifft, fo steht icon bie Dialeftif ber spinozistischen Ibentifitation besselben mit bem Erfennen von vornberein schroff gegenüber. Der menschliche Beift als benkenber gilt ber Dialektik wefentlich als ein paffiver; benn er erhält seinen Inhalt allein durch die organische oder sinnliche Funktion und seine intellektuelle Kunktion bat nur eine formgebende Thätigkeit, fie erhebt die einzelne Bahrnehmung zur Allgemeinheit des Begriffs (f. S. 112 bief. Abb.). Aber dies erschöpft nicht ben Schleier= macherichen Beiftesbegriff. Der Geist tritt hier als ein ebenso wefentlich aktiver auf; er führt in Form von Zweden auch feinen Inhalt in bas Sein über b. h. er macht biefes gur Form für feinen eigenen Inhalt. Als folder ift ber menschliche Beift ein wollender. Erkenntnig und Bille find bemnach nicht eins, wie Spinoza lehrte, fondern die entgegen= gefetten Pole bes geistigen Lebens. (Bgl. barüber die §§ 211—217 b. Dial.)

Die Psychologie führt solche antispinozistischen Bestimmungen bis auf die äußerste Spige hinaus. Hatte Spinoza im Interesse ber shstematischen Glieberung seines Shstems die ihm sachlich iden-tischen Begriffe des Erkennens und Wollens formell dahin untersichieden, daß das letztere die (nothwendige) Bejahung des ersteren sei, so stellt Schleiermacher geistige Zustände als thatsächlich auf, in denen umgekehrt "Gedanken entstehen gegen den Willen des

<sup>1)</sup> Bgl. auch Dial. S. 393—395 über bas Berhaltnif bes trauscenbentalen Grundes zur Individualität. — Wie der jüngere Schleiermacher über die, "Ibee von einem Individuo dachte, wird die mit Spannung erwartete Beröffentlichung wichtiger Manuscripte bes genaueren lehren; f. Dilther a. a. D. S. 151.

Denkenben (nicht nur ohne benfelben S. 224 ff.), in benen eine beftimmte, beabsichtigte Gebankenreihe von einer anderen nichtgewollten unterbrochen wird in einem Zwifte beiber Funktionen.

Aber bei einer folchen Spaltung bes menschlich geiftigen Lebens bleibt es nicht. Wie wir eines transcenbentalen Grundes bedurfen für unfere Gewifheit im Biffen (nämlich ber Ginheit bes Denkens und Seins in Gott als Quelle berjenigen Ginheit bes Denkens und Seins im Endlichen, welche allein ein Wiffen moglich macht) fo bedürfen wir eines transcendentalen Grundes für unfere Bewißbeit im Wollen - und biefer fann wieberum nur bie Cinbeit bes Denkens und Seins in Gott als Quelle berjenigen Ginheit bes Dentens und Seins im Endlichen fein, welche allein ein wirkliches Ginführen bewußter Zwecke in ben Naturzusammenhang b. h. ein Wollen möglich macht. Aber weber bas Denken noch bas Wollen vermag biefe Einheit Gottes zu erfaffen; benn an beiben haftet ber Charafter ber Gegenfählichkeit gegen ihr Obiekt - bagu find fie einander entgegengesett. Defhalb nun "baben wir ben transcenbentalen Grund nur in ber relativen Ibentitat bes Denfens und Wollens, nämlich im Gefühl" (§§ 214, 215 b. Dial.). Dieser Begriff führt in eine bem Spinozismus ganglich entlegene Sphare ber pfbchologischen Betrachtung. Wenn bort bas Selbstbewußtsein nur als ein Bote aus frembem Lande anzusehen mar, fo steht es bier im Mittelpunkte bes Spftems und geftaltet (im Wegenfate zu feiner nur bermittelten Daseinsform im Denken und Wollen) als unmittelbares Insichsein eine gang neue Welt, die Welt bes Gefühls, aus fich beraus. Als ber lebendige "Uebergang von dem Denken zum Wollen" (Dial. S. 152 Anm.) verföhnt baffelbe ben Gegenfat zwischen ber Baffivität bes einen und ber Aftivität bes anberen, schließt fich felber gegensatlos mit feinem Gegenstande bis zu völliger Einheit zusammen und ift bemnach die einzige "subjektive Form, worin bas Absolute aufgenommen und vollzogen werden fann".

Wenn somit durch die eigenthümliche Theorie Schleiermachers von dem Gefühl die Grundlage für seinen später zu erläuternden Religionsbegriff gewonnen ist, so liegt andererseits in seinem Begriffe von der Eigenthümlichkeit und in seiner Definition des Willens

bas nothwendigste Hilfsmaterial zu bem Berftandniß bes Schleiermaderichen Freiheitsbegriffes, bes anthropologischen Borbegriffes ber Ethif. Der Gegensat biefer Lehre zu ben entsprechenben Bestimmungen bei Spinoza erscheint auf ben ersten Blick als ein bochft Renem konnte ber Freiheitsbeariff für feine Lebre vom Menschen nur bedeutungslos sein und allein für ben Begriff ber göttlichen Substang feine Geltung haben b. h. als fosmologisches ober theologisches Princip (f. S. 82 dies. Abh.). Schleiermacher bagegen, indem er bas Infichfein bes endlichen Subiefts bis gur Lehre von der qualitativen Berschiedenheit ober Eigenthumlichkeit bes einzelnen perfönlichen Beiftes fortführte, andererfeits bem aktiven Beraustreten beffelben ein vom Erkennen fpezififch unterschiebenes zwecksendes Wollen au Grunde legte, scheint die Freiheit gerade zum anthropologischen Brinzip zu machen und baburch die absolute Freiheit bes transcendentalen Grundes (des Bollens wie des Wissens) zu gefährden.

Und allerdings fo lange Schleiermacher auf bem Boben bes Endlichen überhaupt und insbesondere des natürlichen menschlichen Lebens bleibt, ist bas "relative Freiheitsgefühl", bem wir schon in der Behandlung seiner Gott= und Weltansicht begegneten, auch für seine Anthropologie eine Wahrheit. Amar wird die Frage, ob ber Einzelne durch gewußtes Wollen seiner Selbstthätigkeit eine beliebige Richtung geben könne, verneint und bagegen ber Grundfat von der "effentiellen Rothwendigkeit" 1) aufgestellt: daß das menschliche Leben nur eine Darstellung ber einem jeben Einzelnen immanenten natürlichen Berfonlichkeit fein könne. Denn eine Menberung berfelben bervorrufen zu wollen, hieße so viel, als daß "ber Mensch sich selbst nicht wolle", und bazu "fehlt jebes benkbare Motiv"; baher auch von bemjenigen, welcher in andauernder Unfelbständigkeit fort und fort nach anderem als sich selber umbergreife, gesagt werden müsse: eben "biefe Unstetigkeit fei feine perfonliche Eigenthumlichkeit und konne nicht geanbert, fondern nur gebändigt werben" (Bfuchol. S. 236 bis 238). — Aber baraus folgt auch für Schleiermacher burchaus

<sup>1)</sup> f. harms a. a. D. S. 85 in bem Auff. über Freiheit und Nothwenbigkeit, beffen Grundbefinitionen wir in Borsteheubem besonbers gern folgen.

nicht, daß die Art, wie jene natürliche Perfönlichkeit — ihrem Wesen nach ausschließlich ein Potentielles — in die Actualität übergeführt wird durch die selbstthätige "freie Lebendigseit", daß auch diese zusammen mit der Succession der Momente, in welchen das Mögliche wirklich gemacht wird, schon in der natürlichen Präsormation mitenthalten sei. Vielmehr bleibt dieses die Sache des alse persönliche Eigenthümlichkeit lenkenden, zwecksenden Willens, der als produktive oder spontane Kraft und Thätigkeit ein freier ist.

Dies ift ber Sinn ber Schleiermacherschen Bipchologie und bie Dialektik ftimmt ausbrücklich ein, indem fie bas menschliche Sein als freies und als wollendes schlechthin identisch fest (S. 150 Anm.). Schleiermacher ift alfo burchaus nicht Anhänger bes Brabeterminismus ober ber Lehre von ber absoluten effentiellen Nothwendigkeit. Er ift bies junachst ebensowenig, als bag er etwa bem Materialismus mit feiner Behauptung ber absoluten "äußeren" b. h. burch bie Bielheit ber endlichen Urfachen bewirkten Nothwendigkeit folgte ober bem Determinismus mit feiner Behauptung von der inneren "Nothwendigkeit" b. h. ber Abhängigkeit aller unserer Willensentschlüffe von unseren Erkenntniffen. Der äußeren Nothwendigfeit ober ber Bedingtheit unferes Willens von den Einwirkungen des endlichen Geschehens setzt er die ihm mindestens ebenso feststehende Thatsache bes spontanen menschlichen Eingreifens in jenes endliche Geschehen, bes gestaltenden Einwirkens auf daffelbe entgegen. Die innere Nothwendigkeit aber hat überhaupt nur ba Sinn, wo, wie bei Spinoza, bas Eigenthümliche ber Willensfunktion bem Erkennen geopfert wird; bei Schleiermacher find beibe Seelenthätigkeiten ihrem Wefen nach contrar entgegengesetzt, so bak fie einer vermittelnden dritten Funktion bedürfen, welche bie Ginheit bes Seelenlebens aufrechterhalt.

So ist von anthropologischer Seite ber Freiheit ihr gebührendes Maß für die Vollendung des Geistesbegriffes zuerkannt und Schleiermachers Religionsbegriff hat dieses Maß menschlicher Freiheit zu seiner Voraussetzung, mithin auch seine christliche ')

<sup>1)</sup> In feinem "Grundriß ber philos. Eth." vgl. bef. § 104. 105 (G. 31).

Sittenlehre, welche zum Subjekte ber sittlichen Thätigkeit die christlich fromme Persönlichkeit macht — der Widerspruch stammt von Schleiermachers Gottesbegriff her, welcher auch mit jenen maßvollen Ansprüchen seiner anthropologischen Bestrebungen nicht vereinbar ist.

Schon die Dialektik kundigt einen folden Widerspruch an, inbem fie (a. a. D.) die Bestimmung aufstellt: "Ein jedes Sein fei frei, fofern man es als Rraft fete, und ber Nothwendigkeit unterworfen, sofern es betrachtet werbe im Rusammenhange mit anderen". Bas ift aber biefer Zusammenhang ber endlichen Caufalitäten in feiner Totalität anders, als die Erscheinung ber göttlichen Welterhaltung, die Selbstoffenbarung ber göttlichen Allmacht, von ber sich ber Fromme absolut abbängig weiß. Allerdings ist sich nun Schleiermacher flar beffen bewußt, bag Sittlichkeit und Frommigkeit in gleicher Beise "gefährbet" find, "wenn bie schlechthinige Abhangigfeit fo gefagt wird, bag bie freie Gelbstbeftimmung babei nicht bestehen fann" (Glaubenel. I, S. 253). Aber ber Freiheitsbegriff ift als anthropologischer mohl thatsachlich gefährbet, wenn einerseits ber "ftrenge Gegenfat," awischen Freiheit und Naturnothwendigkeit auf bem Gebiete ber endlichen Caufalitäten ausbrücklich geleugnet wird, "indem mas nur wirklich ein für fich bestehendes ift, wenn es auch am geiftigen Leben feinen Theil bat, boch in irgend einem Sinne fich felbst bewegt, auch ben freiesten Urfachen aber ihr Maß von Gott geordnet ift" (Glaubenst. I, S. 252) - und wenn andererfeits die göttliche Welterhaltung und ihr Berhaltniß zu ben freien endlichen Canfalitäten fo gefaßt wird, bag bie Freiheit ber letteren in eine innere Bestimmtheit aufgelöft wird ') (im Wegenfat zu ber nur von Außen fommenden Determinationen ber außermenschlichen Ratur). Gben diese innere Bestimmtheit ift ihrem Wesen nach nichts anderes als die so eben erläuterte effentielle Nothwendig=

<sup>1)</sup> Glaubenst. S. 252: "In biefer Formel (nämlich berjenigen, baß Gott ein jebes Ding erhalte wie es ift, also auch die freien Ursachen als freie) können wir alles ermittelte wiederfinden, daß nämlich unbeschadet der durch den Ausbruck Erhaltung bezeichneten schlechthinigen Abhängigkeit die Thätigkeiten der freien Wesen boch von innen bestimmte find."

feit. Indem diese aber von Seiten des Schleiermacherschen Gottesbegriffes auch zum Aufgeben ihrer Selbstverwirklichung als einer
freien genöthigt wird '), ift die Freiheit überhaupt in das göttliche Wesen allein zurückgeschoben und wir stehen thatsächlich in der nächsten Nähe der spinozistischen Freiheitskuhre, von der sich die Schleiermachersche nur darin unterscheidet, daß dort die denkende und ausgedehnte göttliche Substanz, hier nur die schlechthin geistige Allmacht Gottes als frei gedacht wird und es hier ') nur also heißen kann: die Natur des Geistes ist Freiheit (Psychol. S. 327).

So treffen die Fäben der Schleiermacherschen Gotteslehre und ber ihr beigeordneten Anthropologie in dem Freiheitsbegriffe gleichsam wie in ihrem Knotenpunkte zusammen. Daß aber dieser Begriff ein in sich selbst uneiniger ist, zeigt insbesondere die auf ihm beruhende Auffassung von dem Begriffe der Sünde, in bessen Fassung die christliche Glaubenslehre auf ihrem besonderen Wege den doppelsseitigen Bestimmungen der spekulativen Freiheitslehre entgegenkommt.

Es ist zunächst als ein historisches Falsum anzusehen, wenn von Schleiermachers Begriff des Bösen gesagt worden ist, derselbe löse sich in den einer bloßen Privation auf, nämlich in den des noch nicht entwickelten Guten, des "noch nicht Bernunftgewordenseins der Natur" (f. S. 129 dies. Abh.). Dies ist allerdings eine Borstufe 3) in dem Schleiermacherschen Begriffe des Bösen — und wenn es dabei bliebe, so ständen wir hier thatsächlich auf dem nämlichen Boden, welchem einst die spinozistische Theorie von dem Bösen als einer mera carentia (S. 87 ebend.) entsproß.

Aber auf bas ausdrücklichste wird ebenso bie Sünde als eine thatsächliche "Störung" ber Natur hingestellt und ber Grund bieser Störung aus einem "positiven Widerstreit des Fleisches wider ben Geist" abgeleitet (Glaubensl. §§ 66. 68). So schroff

<sup>1)</sup> Denn auch bie Art und Succession bes endlichen Geschehens fieht unter göttlicher Bebingtheit (f. 141. 155 ff. bief. Abb.).

<sup>2)</sup> natürlich unter Uebergehung bes endlichen Beiftes als einzelnen.

<sup>3)</sup> Auf biefer hat nach Schleiermachers Ansicht (vgl. Grundr. b. phil. Eth. S. 26. 27) bie philosophische Ethit stehen zu bleiben; anders bie christliche.

steht Schleiermachers Glaubenslehre zu bem spinozistischen Satze: bonum et malum nihil positivum in redus '). Die Energie ber älteren Sinnlichkeitstheorie steht solcher Auflösung des ernstesten aller Begriffe in der Mitte der Schleiermacherschen Erlösungslehre mächtig entgegen, durch die ihr zu Theil gewordene psychologische Bertiefung nur geschärft und befestigt. Es ist nicht nur eine hemmung der Lebendigkeit unseres Gottesbewußtseins, welche das Wesen und Wirken der Sünde ausmacht, vielmehr ein Sieg (Glaubensl. I, S. 366) der sinnlichen Macht über das unkräftige absolute Abhängigkeitsgesühl.

Und diese Macht hat für Schleiermacher eine objektive Realität. Dies beweist insbesondere eine doppelte Eigenthümlichteit seiner Lehre von der Sünde:

- 1) die Idee von einer "fich felbst vorangehenden Sünde" 2),
- 2) der Protest gegen bie hergebrachte Lehre von der Beränderung ber menschlichen Natur durch die erste Sünde des ersten Menschen.

Das Erste hat seinen prägnanten Ausbruck in der Formel (Glaubenst. § 67): "Wir sind uns der Sünde bewußt als der Kraft und des Werkes einer Zeit, in welcher die Richtung auf das Gottesbewußtsein noch nicht in uns hervorgetreten war." Diese Formel gründet sich auf die ersahrungsmäßige Thatsache, daß in jedem Menschen die niederen sinnlichen Funktionen (d. h. das Fleisch) schon zu einem Grade der Entwickelung gelangt sind, wenn die Thätigkeit des Geistes durch das Erwachen seines Bewußtseins beginnt, oder: "daß in jedem das Fleisch sich schon als eine Größe zeigte, ehe der Geist noch eine war" (Glaubenst. I, S. 365). Der Vorssprung, den also das Fleisch über den Geist in der natürlich menschslichen Entwickelung gewinnt, ist aber thatsächlich ein Vorsprung der Sünde selbst; denn diese ist mit dem erwachenden Gottesbewußtsein stets zugleich als schon vorhanden gegeben, noch ehe das geistige Subjekt als solches da ist.

<sup>1)</sup> Direkt ausgesprochen ift biese bebeutsame Differeng Glaubenel. I, S. 453: "wie es benn unser Bewußtsein niemals befriedigt, wenn bie Sunbe als ein bloger Mangel erklärt wirb.

<sup>2)</sup> Gaß a. a. D. S. 589.

Was aber bas Zweite anbetrifft, so ift ber ausgesprochene Brotest Schleiermachers (Glaubenst. § 72) burchaus nicht gegen ben Begriff ber Erbfunde als folchen gerichtet. Bielmehr faft er benfelben im äußersten Begenfat gegen jedwebe Bestalt bes Pelagianismus als die "volltommene Unfähigkeit zum Guten" (Glaubenst. § 70), welche allein bas Bedürfnig ber Erlöfung zu begründen vermag. Wohl aber verneint er im ausbrücklichen Wiberspruch gegen bie Befenntniffcriften (Glaubenst. S. 401) bie Ableitung ber allgemeinen Sündhaftigfeit von ber erften Sunde bes erften Menichen - fowie bie damit zusammenhängende, wenngleich auch anderweit geleugnete Lehre von der Beränderung ber menschlichen Natur überhaupt burch Abams Fall (Glaubenst. I, S. 389). Dagegen gelten ihm bie erften Menschen (nicht als Urheber, fonbern) nur als Erstlinge und Anfänger einer .. aus ben Bebingungen bes natürlichen wie bes Bemeinschaftslebens sich ergebenben allgemeinen fündlichen Lebensbeschaffenheit"; und mas bie menschliche Ratur anbetrifft, fo fann nach Schleiermacher "Niemandem zugemuthet werben, vorzuftellen, baß in einem einzelnen Wefen die Natur feiner Gattung könne verändert werden und es boch baffelbe bleiben, ba bie Ausbrucke Ginrelmesen und Gattung ihre Bebeutung verlieren, wenn nicht ebenso aut Alles, mas nach einander als mas zugleich in bem Ginzelmefen su finden ift, aus bem Wefen ber Gattung erklart und begriffen werben kann" (Glaubenst. I, S. 396). Dazu erklärt Schleiermacher, baß für ihn dieselbe Schwierigkeit bleibt, mag nun angenommen werben, daß die Berson die Natur verderbe, oder daß die Ratur bas Einzelwesen verberbe, ober bag eine Berfon bie andere verberbe. Denn allerdings fonnen die Einzelwefen nur werben, wie bie Natur ber Gattung ift; aber fie werden von Anfang an fo (Glaubenst. I, S. 400). Daher fann von ber Sünde nur gefagt merben, baß fie thatfachlich fich felbst "burch eigene Dacht und burch bie Wiederfehr ihrer Unlaffe und Antnupfungs= punkte vererbt"; 1) ihre Möglichkeit ist als uranfänglich in bie Ibee ber menschlichen Natur aufgenommen anzusehen. Aber wie

<sup>1)</sup> Gaß a. a. D. S. 588.

geht das an? Wenn die Sünde nach dem Borangehenden der objektiv reale Gegensatz gegen die göttliche Ordnung des geistigen Lebens ist, wie kann sie von Gott als dem absolut gegensatzlosen geordnet sein (Glaubensl. §§ 48. 79. 80)? Oder, wenn wir uns an die andere Seite des Schleiersmacherschen Gottesbegriffes halten, die Seite der die auf das änßerste entwickelten göttlichen Immanenz, wie kann zu derjenigen göttlichen Ordnung des geistigen Lebens, welche mit den natürlichen Gesetzen besselben ibentisch gedacht werden muß 1), ihr eigenes Gegentheil 2) gehören?

Wenn nun Schleiermacher zur löfung biefes Wiberfpruches ben finnigen Berfuch macht (Glaubenel. § 81), die göttliche Ordnung barauf zurückzuführen, bag burch ibn, was an fich nur Mangel ift (also seiner Ordnung nicht zuwider) - nämlich "die noch nicht geworbene Herrschaft bes Beistes" - "uns Gunde werbe" 3) b. h. in une fich jum positiven Gegensag gegen Bott gestalte, fo ift boch bamit bie Schwierigkeit nur verbeckt. Denn für benjenigen, welchem Gottes Allmacht nur als wirkfame und zwar innerhalb ber endlichen Caufalitäten wirkfame gilt, fann bas "für Gott" (Glaubenel. I, S. 451) und bas "in une" in Beziehung auf ein menschlich geistiges Geschehen nur einen ibealen, nicht einen realen Unterschied begründen. Mit jener Formel alfo ware bochftens ein Gegensat von objektiver und nur subjektiver Birklichkeit ber Gunbe angebahnt, welcher für Schleiermachers Shitem felber finnlos erscheinen mußte, zugleich aber thatsächlich ber fo energisch abgewiesenen pripativen Kaffung bes Bofen in bebenklichem Mage entgegenkäme. Ebenso unwirtsam muß ber Bersuch erscheinen, jenen Wiberspruch

<sup>1)</sup> Denn nothwendig gehört auch bas endliche Geiftes leben zu bem Gebiete besjenigen Naturzusammenhanges, bessen Gefetze sich init ben Ordnungen ber schlechthin geistigen göttlichen Allmacht beden.

<sup>3)</sup> hierin liegt offenbar bie bochfte Steigerung ber Schwierigkeit, welche ans ber schon in ber Dialettik (f. S. 146 bief. Abh.) gegebenen Bestimmung von ber gegensatzlosen Einheit als "Duelle" ober "Grund" ber Weltgegensätze bervorgeht.

<sup>3)</sup> In ber Glaubenslehre ift es mohl biefe Stelle allein, welche bem fo eben berilhrten Borwurf gegen bie spinozistische Fassung bes Bosen bei Schleiermacher eine scheinbare Berechtigung geben tann.

burch ben Hinweis auf ble ihn aufhebende Erlösung (als zur ewigen göttlichen Ordnung mitgehörig) zu befeitigen; benn die Erlösung als ewiger Rathschluß Gottes setzt doch eben den Widerspruch selber als einen für Gott ewig realen voraus.

Bielmehr bleibt nur biese Alternative: entweber bie driftliche Glaubenslehre giebt sich gänzlich ber privativen Auffassung ber Sunde bin, giebt damit aber jugleich bie Erlöfung, bas Chriftenthum felber baran — ober aber fie ftrebt einer folden Fassung bes Gottesbegriffes zu, welche bie Möglichkeit eröffnet, aus ber relativ freien Caufalität bes Menschen Ernft zu machen und aus ihr bie Sünde als ben (allerdings bas menschliche Wesen zerftörenben) positiven Gegenfat gegen Gott abzuleiten. Bon biesem Bestreben wird sie um so weniger abgeben konnen, als auch die sinnreichste Bertheibigung ber Schleiermacherschen Berhaltnigbestimmung von Sünde und Allmacht zugeben muß, daß, "indem die Sünde wirtlich wird in besonderer und concreter Bestimmtheit, sie auch jeberzeit ein Moment enthält, bas auch anders fein ober fehlen fonnte", bag "für biefen Aft ber Ausübung bie allgemeine Berleitung aus ber göttlichen Anordnung nicht ausreicht" und baber thatfächlich "bie creaturliche Freiheit und beren Bewegung nicht aufgeht in die gottliche Determination" (f. Gag a. a. D. S. 595).

Mit einer solchen Stellung zu bem Freiheitsbegriffe hatte dann allerdings Schleiermacher sich von dem Spinozismus auf das kräftigste abgewandt: in Wirklichkeit hat er es auf diesem Gebiete nur zum Theile vermocht, obgleich der philosophische Theil seiner Anthropologie zeigte, daß er es gewollt hat.

Um fo höher muß baber die gottgeschenkte Birtuosität erscheinen, fraft beren Schleiermacher ben

## 3. Religionsbegriff ')

mit gleich wunderbarem Berftandniß für bas Doppelintereffe exakter Biffenschaft und driftlicher Frommigkeit in einer voraussichtlich für

<sup>1)</sup> Wir werben felbstverständlich bie gegen ben Schleiermacherschen Religionsbegriff erhobenen mannigfachen Bormurfe nur in foweit berudfichtigen, als fie auf

lange Zeiten maßgebenben Weise neugestaltete, zugleich fo, baß er ohne Absicht in biesem Begriffe alle einzelnen Berschiedenheiten seines Shstems von bem bes Spinoza fräftig zusammenfaßte und bemselben sein eigenes Denken in reichster Fülle ber Originalität entgegenstellte.

1) Als das erste Element des spinozistischen Religionsbegriffes ergab sich (s. S. 88 dies. Abh.) die mystische Hingabe des religiösen Subjektes an sein göttliches Objekt zu völliger Jbentifikation mit demselben und so zur Theilnahme an dem Sein der göttlichen Substanz selber.

Solch Bestreben "hingebend sich selbst in einem größeren aufzulösen") war dem Redner über die Religion nicht unbekannt. Dieses war es vielmehr, was ihn mit dem "Berstoßenen" verband; benn es schien ihm mit Recht, daß Spinoza jener heiligen Sehnsucht einen adäquaten Ausbruck verliehen, das Unnennbare genannt, das Unerklärliche verdolmetscht hatte. Ja, er hat für diese Sehnsucht keinen anderen Erklärungsgrund gefunden, als daß es eben das Wesen des endlichen Geistes ausmache, eine "vorübersgehende Erscheinung") der "ewigen Menscheit" zu sein — offenbar ein weittragendes Zugeständniß des "Redners" auch an die philosophische Anschaung seines Schützlings, welches der Glaubensslehrer nicht aufrecht erhalten konnte.

Aber bennoch ist schon bem "Rebner" nur berjenige ein vollenbeter "Priester ber Menschheit", ein völlig glaubwürdiger "Gesandte Gottes", welcher mit jenem hingebenden Bestreben das andere, der menschlichen Natur gleich wesentliche zu vermählen weiß 3), das darin besteht, daß ein jeder sich ebenso "als ein besonderes hinstelle" 4) und "das allgemeine Wesen des Geistes, dessen Schatten nur den mehresten erscheint in dem Dunstgebilde leerer Begriffe, in seinem Leben zu einer besonderen, eigenthümlichen Gestalt auspräge". — Auch dieser

eine vergleichenbe Busammenstellung beffelben mit bem fpinozistischen Beziehung haben tonnen

<sup>1)</sup> Red. üb. b. Rel. Werte I, 1. S. 146.

<sup>2)</sup> Berte I, 1. S. 231.

<sup>3)</sup> E. Schürer, a. a. D. S. 33.

<sup>4)</sup> Berte I, 1. S. 146.

Trieb ist begründet in der ursprünglichen Bestimmung des endlichen Subjekts. Sei dieses immerhin nur ein vorübergehendes Phänomen der sich unaushörlich reproducirenden ewigen menschlichen Wesenheit — es ist doch zugleich ein "nothwendiges Ergänzungsstück zur vollkommenen Anschauung der Menschheit", ja sogar bestimmt, selber gleichsam als ein "Compendium der Menschheit" in seinem Einzeldesein die ganze menschliche Natur darzustellen. Diese kann nichts hervordringen, "was nicht ein eigenthümliches Dasein hätte". Daher steht die Religion erst dann in ihrer Bollendung da, wenn sie sich in der Eigenthümlichseit des Einzelnen wiedersindet, sich gleichsam "nach innen zurückgearbeitet hat." ')

Für die driftliche Glaubenslehre, welche nur das in allen (evangelischen) Christen ibentische fromme Selbstbewußtsein zu erlautern, aus bemfelben bie allgemein giltige bogmatische Formel zu entnehmen bat, ift bie Eigenthumlichkeit ber subjectiv religiösen Ausbildung bebeutungslos, nicht aber die Eigenheit bes religiöfen Subieftes. Der in ben "Reben" immerhin nur schwächliche Protest gegen ben spinozistischen Mobusbegriff hat von einer boppelten Seite ber eine fräftige Unterstützung erfahren: von Seiten ber empirischen ober "beachtlichen" Binchologie, welche die qualitative Differenz ber menschlichen Einzelwefen zum Refultate ihrer Untersuchung hatte, und zugleich von Seiten ber fpeculativen ober "beschaulichen" Theologie ber Dialettit, welche gerabe von bem ftrengen Begriffe Gottes als ber absoluten, gegensatiofen Einheit zu einem wesentlichen Fürsichsein bes "gespaltenen", gegenfählichen endlichen Seins tommen mußte und eben aus ber Unterschiebenheit beider für die Grenzen ber Erkenntnif bie ihr eigenthumliche, jum Theil 3) fritisch-ibealistischen Consequenzen jog. - Das mächtige hinzutreten ber anberen acht Schleiermacher= schen Richtung auf die göttliche Immanenz hinderte feine Glaubens-

<sup>&#</sup>x27;) ebend. S. 230. 233. 234. 237.

<sup>2)</sup> Denn es wird angesichts ber Schleiermacherschen Ansicht ilber Raum und Beit und ber von ihm aus bem Begriffe ber ibentischen Bernunft gezogenen weiteren Schlilfe nicht angeben, mit bem Biographen Schleiermachers biesen ichlechthin als ben "großen Schlier ber Kritit ber reinen Bernunft" zu bezeichnen (a. a. D. S. 151).

lehre nicht, an ber relativ freien endlichen Canfalität ber Absicht nach festzuhalten, und diese Absicht hat sie in Bezug auf den Religionsbegriff thatsächlich erreicht. Allerdings gilt auch hier, wie überall, als das Wesen der Frömmigkeit ein Zusammenschluß des Wenschen mit Gott zu rölliger Einheit. Doch daß diese Einheit für Schleiermacher auch auf dem Höhepunkte der Frömmigkeit nicht als Einerleiheit gilt, beweist

a. die Bestimmung ber Frommigkeit als eine Art bes (unmittelbaren) Selbstbewußtseins. Sicherlich ift es eine Uebertreibung bes barin enthaltenen Gedankens, wenn ein hervorragender Aritiker 1) von ber Schleiermacherschen Berhaltnigbeftimmung zwischen bem Absoluten und ber Individualität gerade bei Gelegenheit des Religionsbegriffes also urtheilt: baburch, bag bas Absolute jum Inhalt bes Subjektes als eines religiöfen gemacht werbe, fei bas Ich felber zu einem absoluten geworben und das Absolute gehe in dem 3ch unter — ober biefes habe "fich bamit so wenig bem Absoluten unterworfen, daß es vielmehr umgekehrt die Allgemeinheit der Indifferenz" (ober bie gegenfatlose Einheit bes Göttlichen) "zum Momente feiner felbst gemacht" habe. Aber es ist bies eben nur als ein incorretter Ausbrud für bie Wahrheit anzusehen, bag für Schleiermacher bie Frommigfeit ale folche wefentlich ein "Infichbleiben" bee Gubjefts ift im Gegenfat ju bem "Aussichheraustreten," ber anderen Seite bes menfclichen lebens, welches lettere nur in ber Wechfelwirtung beider Funktionen wirklich ist (Glaubenst. I, S. 9). Diefes Infichsein ift nun keineswegs ein blog rubendes, starres (Dial. S. 153: "nicht ein bewußtloses Brüten"), vielmehr ein fort und fort lebendiges, bewegliches. Daß aber Schleiermacher auf bas ausbrücklichste biefe Bewegung bes Insichseins als "nicht vom Subjekte bewirkt" bezeichnet (ebenb.), fonbern ausfagt, biefelbe ,,tomme nur in bem Subjekte zu Stanbe," sei "ganz und gar Empfänglichkeit" — bies führt auf bas zweite Erfennungszeichen ber antispinozistischen Bestimmung Schleiermachers über bas Wefen ber Religion.

<sup>1)</sup> Schaller, a. a. D. S. 180. Diefe Behauptung fällt burch bas ad b Bemerkte.

b. Das Selbstbewuftsein als frommes ift ein Bewuftsein ab foluter Abbangigfeit. Ein jebes Bewegtwerben ber Empfanglichkeit bat zu feiner Folge irgend ein Bewußtfein ber Abbangigkeit 1). Ift ber Bewegende Gott, so tann bie resultirenbe fromme Erregung nur ein Bewuftfein absoluter Abhängigkeit sein 3). So untrennbar nun auch bas Selbstbewußtsein und bas Gottesbewußtsein in ben frommen Erregungen verbunden find (Glaubenel. I, S. 21), fo "In einem jeben Selbstwenig findet eine Kusion beider statt. bewuftfein find zwei Elemente, ein - um fo zu fagen - Sichfelbfifeten und ein Sichfelbftnichtsogesethaben, ober ein Sein und ein Irgendwiegewordenfein" (ebent. S, 15); bas lette aber fett außer bem 3ch ein bestimmenbes Anbere voraus, nur bag biefes Anbere in bem religiöfen Bewuftfein mit bem 3ch geeinigt, aufammengeschlossen ift. Gott alfo, welcher bier biefes Andere ift, bleibet bas Absolute auch in bem mit ihm verbundenen endlichen 3d; und bas endliche 3d verliert fich nicht, auch im 3ufammenfcluffe mit bem unenblichen Gott. Denn zu einem Berhältniß ber Abhängigkeit, und wenn es bas benkbar innigfte ift, gehört eine bleibende Differenz bes Beftimmenden und bes Bestimmten; die Aufhebung des letteren vernichtet bas erstere. nach find zugleich bie beiben einander entgegengesetten Borwurfe ju benrtheilen, welche ben vorliegenden Religionsbegriff in gleichermaßen unbegründeter Heftigkeit trafen; ber eine - Schleiermacher habe jenem Begriffe burch bie Herausweisung jedweben Elementes ber Freiheit seinen wahren Gehalt entzogen (f. S. 117 bief. Abh.), ber andere - Schleiermacher habe benfelben Begriff burch bie Aufnahme eines Elementes ber subjektiven Gegenwirkung auf bas gottliche Objekt ber Frommigkeit ber Bernichtung zugeführt (ebend. S. 115).

Das lettere beruht nun einfach auf einem Jrrthume, welcher

<sup>1)</sup> Glaubenel. I, S. 16: Das Gemeinsame aller berjenigen Bestimmtheiten bes Selbstbewußtseins, welche überwiegend ein Irgendwohergetroffensein ber Empfänglichkeit aussagen, ift, bag wir uns abhängig fühlen.

<sup>3)</sup> ebenb. S. 21: Sich folechthin abhangig fühlen und fich feiner felbft als in Beziehung mit Gott bewußt fein, ift einerlei.

angesichts ber Theorie von bem abfoluten Abbangigkeitsgefühl fast unbeareiflich erscheint. Ausbrücklich wird (Glaubenst. I, S. 17) bas Bebiet subjektiver Reaction gegen die von außen kommenden Determinationen auf bas Berhältniß bes Menschen zu ben einzelnen Beltbingen beschränft. Diefes ift allerdings ein Berhältnift ber Bechselwirfung, auf Seiten bes Menschen berubend auf einem Rufammenfein des Abhängigkeits = und des Freiheitsgefühls (ebend.). Daß aber in Beziehung auf bas religiofe Berhaltnig zu Gott auch fo unzweideutige Erflärungen überfeben wurden, wie biefe (Glaubenel. I, S. 21): die schlechthinige Abhängigkeit fei die "Grundbeziehung" bes Menschen zu Gott, "welche alle anderen in sich schließen" müffe 1) - bies beweift um fo mehr ein völliges Miftverfteben ber Intentionen Schleiermachers, als bie nachfolgenben genaueren Beftimmungen über bas auch außerreligiöse Berhältnig ber menschlichen Causalität zur göttlichen Allmacht in überreichem Make bas göttliche Wirken vor jeber endlichen Gegenwirkung ficherstellten.

Wenn nun anbererseits in Schleiermachers Religionsbegriff als ein nothwendiges Hauptelement der Freiheitsbegriff vermißt und eben darin ein ächt spinozistischer Mangel gefunden worden ist, so ist umgekehrt gerade hier zu erkennen, wie Schleiermachers Grundansicht von einer relativen Freiheit des endlichen Subjekts auch durch die widerstrebenden Gewalten seines Gottesbegriffes sich oft siegreich hindurchgearbeitet hat. Allerdings ein schlechthiniges Freiheitsgefühl ist für den Menschen ein Unbegriff; denn niemals bleibt die Einwirkung unserer Selbstthätigkeit auf das äußere Sein ohne irgendwelche Reaktion von diesem her. Ebenso unmöglich ist ein schlechthiniges menschliches Abhängigkeitsgefühl den einzelnen Weltdingen gegnüber; denn niemals können wir unsere Selbstthätigkeit gänzlich gleich Null sehen oder als ansschließlich von jenen endlichen Dingen herstammend. Aber nicht minder undenkbar ist ein schlechthiniges

<sup>1)</sup> Bgl. Schleiermachers Protest gegen bie Formel: "Gott fei uns gegeben im Gefühl auf eine ursprilngliche Beise." Der Grund feines Biberspruchs ift ber, baß "alles äußerlich Gegebene immer auch als Gegenstanb einer wenn auch noch so geringen Gegenwirkung gegeben fein muß" (Glaubenst. I, S. 21).

menschliches Abhängigkeitsgefühl gegen Gott ohne die Voranssetzung eines relativen Freiheitsgefühls '). "Beide sind in und
mit einander, so daß das letzte ohne jenes gar nicht bestehen könnte" ').
Daher wäre es sicherlich nicht gegen Schleiermachers Sinn zuzugestehen, daß dem eigentlich religiösen Zustand der Zusammengeschlossenheit mit Gott stets ein Willensatt der Entsagung auf die eigene
relativ freie Causalität vorangehen müsse '): daß aber die from me
Erregung selber, wenn sie ein Gesühl der Freiheit Gott gegenüber in sich schlösse, sicherlich ihren religiösen Werth als solchen
eindüßen müste, ist schon vordem von benkwürdiger Seite ') in endgiltiger Weise bewiesen worden.

Dem Monismus des Spinoza fehlt auch die Voraussetzung der menschlichen Freiheit für seinen Religionsbegriff — daher bessen selbstlose Resignation, dessen selbstvernichtende "Gelassenheit." Schleiermacher, welcher im Gegensatze dazu eine Duplicität des religiösen Objekts und Subjekts unwandelbar festhält, ist der spinozistischen Entsagung auf die Gegenliebe Gottes überhoben ") und kann in gewisser Zuversicht auf eine Bezeugung Gottes in dem endlichen Geiste ein Leben des von Gott erfüllten unmittelbaren Selbstdewußtseins ausgestalten d. h. ein Leben des frommen Gefühls.

2) Als Organ nämlich bes religiösen Lebens gilt ihm nicht, wie bem Spinoza, die intellektuelle Funktion des Menschengeistes, nicht das zur Intuition gesteigerte Erkennen, sondern das von Erkenntniß und Willen spezisisch verschiedene, wenn auch nur in stetem

<sup>1)</sup> Glaubenst. I, S. 19.

<sup>2)</sup> ebenb. S. 299.

<sup>\*)</sup> Doch hat Schleiermacher bavon nicht an biesem Orte zu handeln, ba er nur das Wesen der Frömmigkeit selber zu ermitteln hat. Bon diesem muß er allerdings auch jene willentliche Berzichtleistung auf die eigene Freiheit ausschließen; benn schon ste allein wäre ein Akt der Freiheit (ebend. S. 19). Bgl. aber die sehr lehrreiche Stelle Psichol. S. 212.

<sup>4)</sup> f. S. 118 bief. 206h.

<sup>5)</sup> vgl. zu Spinoza S. 89 bies. Abh. — Dies war ber britte Punkt, in welchem Schleiermacher ben Unterschieb seigenen Denkens von bem bes Spinoza besonders hervorhob, s. ebend. S. 99.

Zusammenhang mit ihnen lebendige Gefühl. Die Dialektik hatte dies einerseits aus dem Begriffe Gottes als der gegensahlosen Einheit, andererseits aus der Natur des menschlichen Erkennens und Wollens auf spekulativem Wege bewiesen. Sowohl das wesentlich receptive Erkennen als auch das wesentlich spontane Wollen enthalte nothwendig einen Gegensah des Subjekts gegen das Objekt; die gegensahlose Einheit könne nur in eine solche Form des Geistes eingehen, in welcher dieser mit seinem Objekte völlig geeinigt sei — und diese Form sei das Gesühl.

In feiner Bindologie allerbinge faßte Schleiermacher bas Gefühl mit bem Erkennen unter bem einen Begriffe ber "aufnehmenben" Thätigkeiten zusammen, um sie bem Willen als ber "ausströmenden" Grundthätigkeit ber menschlichen Seele gegenüberzu= Dies war in ber ganzen Anlage seiner pshchologischen Theorie begründet, welche in Gemäßheit ihrer gefund empirischen Annahme von bem "Zufammenfein bes Leibes und ber Seele bei aller Unterschiedenheit beiber" bie physiologische Betrachtung bes Lebens als eines Aneinander von Receptivität und Spontaneität auch auf ihr eigenthümliches Gebiet übertrug. Aber die Unter= scheidung des Gefühls von der Denkthätigkeit blieb auch hier diefelbe: biefe stellt das objektive ober gegenständliche (d. h. nur durch ein Obieft 1) ber erkennenben Betrachtung vermittelte) Selbstbewußtfein bar, jenes bas subjektive, unmittelbare, ausschlieflich in sich feiende Selbstbewuftfein, "bie reine Ginfehr bes Subjekte in sich felbst" (Psychol. S. 213). Und ganz wie in der Dialektik stellte Schleiermacher auch bier bie Gegensatlosigkeit bes Gefühls (im Unterschiebe vom Denken) als ben Grund zu beffen Fähigkeit auf, ein Ort für bie Gottheit in ber menschlichen Seele au fein. Nicht nur bas Absolute verlange ein solches Organ im Menfchen, welches fich mit feinem Objette völlig gufammen= fcbließe: vielmehr auch bas Gefühl als foldes postulire umgekehrt ein Absolutes zu feiner vollen Darftellung;

<sup>1)</sup> Pipchol. S. 213: "in jeber anberen Gestaltung bes Selbstbewußtseins (als bem Gesthil) ift aber ber Gegensat, inbem immer ein Aeußeres bas versanlaffenbe ift."

benn bie Sphare bes Enblichen sei bie Sphare bes Gegensates und lasse bas Gefühl als "bie Richtung bes Geiftes auf Aufhebung bes Geaensates" immer nur zu partieller Wirklichkeit kommen (ebenb.).

Die driftliche Glaubenslehre fampft gegen bie Ableitung ber Religion aus bem Wiffen nur auf bem Wege eines inbiretten Beweises. Bestände die Frommigfeit in einem Biffen von Gott, fo mußte bas Mag biefes Wiffens in einem Menfchen auch bas Mag feiner Frommigkeit fein" (Glaubenel. I, S. 11). Dem gegenüber weist Schleiermacher barauf bin, bag mit gleicher Bollkommenbeit bes Wiffens fehr verschiedene Grade ber Frömmigkeit besteben tonnen" (ebenb.). Offenbar macht bie fpinogistische Bestimmung über bie intellektuelle Kunktion ale ben Sit bes religiöfen lebens biefes wiber Billen zum Brivilegium einer geistigen Aristofratie. Erst die Lehre von ber gleichsam anspruchslofen Unmittelbarteit bes religiöfen Beschens im Befühl, bei Schleiermacher in fo gründlicher Beife bialeftifc und psychologisch motivirt, ift fähig, die missenschaftliche Bafis für ben driftlichen Sat von bem allgemeinen Briefterthum ber Blaubigen abzugeben.

Allerdings, so fiel die Kritif ein: aber sie vermag es nicht, ohne damit die Religion von ihrer geiftigen Bobe in bas Gebiet ber sinnlichen Funktionen berabzuziehen (f. S. 120. 124 bief. Abh.). Darauf ift zu antworten: auch bas Denken erhalt feinen Inhalt ausschließlich vermittelft ber finnlichen (ober organischen) Funktion, erhebt nur biefen Inhalt in eine bobere Form — nämlich die ber Allgemeinheit. So ist die finnliche Empfinbung bie erfte Stufe bes Gefühls, gegründet in einem "thierartig verworrenen Selbstbewußtsein," bas überhaupt noch unfähig ift, fic bem afficirenden Gegenstande entgegenzuseten. Aber nur wenn bieses niebere Selbstgefühl burch bas flare finnliche Selbstbewußtsein binburch (f. Glaubenst. I, S. 23.) fich bis zu feiner bochften Stufe erhebt, wo ber einst nicht vorhandene, bann aber bervorgetretene Gegensat bes 3ch gegen fein Objeft wieber aufgehoben erscheint. und bas Subjett jum reinen Infichfein fommt, erft bann fann bas Gefühl ein rein religiöses sein. Aber bann ift es auch nothwenbig ein religiöses; benn nur Gotte, nicht einem einzelnen Dinge gegenüber vermag bas Gefühl alle Reaktion seinerseits zu unterlassen, b. h. nur Gotte gegenüber vermag bas Gefühl als solches sich vollkommen zu vollziehen ') (f. Glaubenst. I, §. 5, 1).

Mit ber allgemeinen Bestimmung über das Wesen und das Organ des Religiösen sind nun aber die Unterschiede des Schleiersmacherschen Religionsbegriffes von dem des Spinoza nicht erschöpft. Der wichtigste der übrigen ist unzweiselhaft der, daß während Spinoza's Religion im Grunde nichts war, als eine aufgelöste Ethik, Schleiersmacher (vermöge seiner Erhaltung des menschlichen Ich auch als eines fromm erregten, und ebenso kraft seiner sondernden Bestimmung über das Gesühl als den primitiven Sitz der Frömmigkeit) es sich nicht nur ermöglichte, sondern geradezu zur Pflicht machte, dem Gediete der Religion ein Gediet des sittlichen Handelns und ein drittes Gediet des dialektischen Erkennens als ebendürtige Glieder einer wissenschaftlichen Totalansicht von dem Wesen und der Bestimmung des menschslichen Daseins beizuordnen. Seine Lehre vom Erkennen gehört der Philosophie an. Dagegen ist

## 4. Schleiermachers Sittlichkeitsbegriff,

wie er ihn gemäß ber epochemachenben Forberung feiner Grundlinien aus dem Ganzen bes Wiffens ableitete, in feiner "chriftlichen Sitte" auch für die theologische Ethik zu umgestaltender Wichtigkeit gelangt.

Darin ist Schleiermacher mit Spinoza eins, daß das ethische Prinzip nur ein Prinzip der Thätigkeit<sup>2</sup>) sein kann (vgl. S. 57 bief. Abh.). Aber zunächst schon

<sup>1)</sup> Sicherlich ift auch bies ber latente Sinn bes in ben "Reben" vorgefunbenen Satzes: jebe ("gefunbe") Empfindung sei fromm (Werke I, 1. S. 196 vgl. Schilrer a. a. D. S. 43-46), nämlich jebe ganze und vollkommene Empfindung, die als solche nur ein Gefühl absoluter Abhängigkeit sein kann.

<sup>2)</sup> f. Grundriß der philos. Eth. heransgeg. v. Twesten, Berlin 1841, S. 22: "Bie alles Hervorgeben des Besonderen im Sein aus dem Allgemeinen ein Handeln des Allgemeinen, und also alles beschauliche Wiffen Ausbruck eines Handelns ift: so ist baber die Ethik Ausbruck des Handelns der Bernunft."

1) bas Subjekt ber sittlichen Thätigkeit ist von Schleiermacher in wesentlich verschiedener Beise bestimmt worden. Bei Spinoga ift es ausschließlich ber Intellett bes Einzelnen, welchem bas fittliche Handeln zugeschrieben wird, und das Ende der fittlichen Thätigkeit ift ber Untergang bes Ginzelnen in ber Unendlichkeit ber Substanz. Schleiermacher stellt von vornberein als Subjekt bes fittlichen Sandelne bie Bernunft zugleich ale ibentische und als individuelle, allgemeine und besondere bin. Damit ift einerseits eine wahrhaft universalistische Fassung des ethischen Sanbelns angebahnt, welche bie Besammtheit bes geistigen Seins in ben ethischen Prozeg hineinzieht; andererfeits aber liegt auch schon barin bie Anerkennung von ber Bebeutung bes Berfonlichen für bas Ethische als solche, welches nicht anders als burch bas Mebium ber Perfönlichkeit zur Darstellung gelangen fann. 1) Das Gleichgewicht biefer beiben Seiten begründet bie ber Schleiermacherschen Sittenlehre eigenthumliche "mahrhaft organische Behandlungeweife, bie bas Große und Ganze in's Auge faßt, bas Einzelne aber nur als Glied und Abbild bes Ganzen betrachtet." 2)

Ganz dem entsprechend ist in der christlichen Sittenlehre als das Subjekt des ethischen Handelns der (göttliche) Geist als der in allen Ehristen Eine und doch zugleich in jedem einzelnen Ehristen verschiedenartig lebendige hingestellt. "Der göttliche Geist ist zwar immer derselbe in allen, aber er wirkt doch verschieden in jedem und wird also in jedem ein anderer in seinen Aeußerungen; der göttliche Geist sindet in jedem Menschen immer schon eine individualisierte Vernunft, . . . bie er, je mehr beide, Verstand und Wille, eins werden" (nämlich im Gesühl als dem Orte Gottes im Menschen), "besto mehr durchdringen muß, so daß also die Eigenthümlichkeit des Menschen gleich in allem sein muß, was der gött-

<sup>1)</sup> Bgl. u. a. Grundr. d. philos. Eth. S. 41, § 9: "Jebes besondere Hanbeln der Bernunft ist mit einem zwiefachen Charakter gesetzt; es ist ein sich immer und überall gleiches, in wiesern es sich gleich verhält zur Bernunft, die überall die Eine und selbige ist; und es ist ein überall verschiedenes, weil die Bernunft immer schon in einem verschiedenen gesetzt ist.

<sup>2)</sup> So Twesten in f. Einl. 2. philos. Eth. S. XXXIII.

liche Geift in ihm wirkt." 1) So geht benn in ber zeitlichen Wirklichkeit bas sittliche Handeln nur aus von dem Einzelnen als einem Gliebe ber von Gottes Geist belebten Kirche und von der Kirche nur als ber Gemeinschaft der christlichen Subjekte. 2)

2) Noch entschiedener ist der Unterschied Schleiermachers von Spinoza in Betreff der Bestimmung über das Objekt der sittlichen Thätigkeit. Wo die endlichen Dinge eines jeden Fürsichseins beraubt nur als die Modi des Unendlichen gelten — und eine Einswirkung des Geistes auf den Körper durch den Parallelismus der Attribute dem Prinzipe nach unmöglich wird, da kann der einzelne Intellekt seine Thätigkeit nur auf sich selber richten (s. S. 85. 86 dies. Abh.), nämlich auf die elementare Form seiner selbst, die Imazgination, welche der Ursprung inadäquater Joeen und damit sinnslicher Begierden ist. Zugleich kann aber diese intellektuale Thätigskeit des Subjekts auf sich selbst in ihrer Vollendung nur ein Aufshören des eigenen Ich sein; denn die abäquate Erkenntniß führt zu der Anschauung des alleinigen Seins der Substanz.

Ganz anders vermag dasjenige Shstem das Objekt des sittlichen Thuns zu bestimmen, welches die Welt als das gleich reale Corre-lat des göttlichen Seins ergriffen hat. Hier sindet die Bernunft in dem All des relativ fürsichseienden Endlichen, in der Natur ihr reales Objekt und macht sie zu ihrem Organ und Shmbol in dilbender (organisirender) und bezeichnender (symbolisirender) Thätigkeit, d. h. 1. sie "handelt mit der Natur auf die Natur" und gestaltet Organismen aus der Masse. d. z. sie bildet sich selber der Natur ein und wird in ihr erkennbar.

<sup>1)</sup> Chr. Sitte. S. 62. 63.

<sup>2)</sup> Wenn Herbart und Hartenstein als bas Subjekt bes ethischen Hanbelns ausschließlich bas Ich als wollendes anerkennen, und wenn Rothe bie Bernunft nur als persönliche für bas Subjekt bes ethischen Hanbelns erklärt (s. S. 127—129 bies. Abh.), so gehört die Besprechung dieser Gebanken nicht in diese nur dem Bergleiche Schleiermachers mit Spinoza gewidmete Untersuchung.

<sup>3)</sup> s. Grundr. S. 72-112.

<sup>4) &</sup>quot;Das Organisiren im Charafter ber Ibentität bilbet ben Bertehr, im Char. ber Individualität bas Cigenthum."

<sup>5) &</sup>quot;Das Spinboliftren im Charafter ber Ibentität ift bas Biffen, im Charafter ber Individualität bas Gefühl."

Auf bem Gebiete ber driftlichen Sitte ift es ber gottliche Beift als ber in allen Chriften ibentische und boch in jedem eigenthümlich wirksame, welcher auf bas Fleisch ober bie natürliche Beschaffenbeit bes einzelnen und bes allgemeinen menschlichen Lebens einwirkt, und zwar auf bas Fleisch als fünbhaftes, b. b. nicht nur als ein mit Gott noch nicht geeinigtes, fonbern als ein im Wiberftreit mit Gott befindliches. 1) Daber ift bas wirksame Sandeln (welches bem "organisirenden" in ber phil. Ethit entspricht) nothwendig gunächst ein "reinigendes" ober "wiederherstellendes" in Rirchenzucht, Hanszucht und Staatszucht und zwar immer fo, daß bem Hanbeln ber Gemeinschaft auf ben Einzelnen wesentlich auch ein Sanbeln bes Einzelnen auf die Gemeinschaft entspricht. Aber auf bem Grunde bieses reinigenden Sandelns tann sich nun auch die verbreitende ober erweiternbe Wirtsamfeit bes göttlichen Beiftes erheben. Der Erfolg biefes mirkfamen Sandelns ift bie Darftellung bes abttlichen Beiftes in ber Welt (Symbolifirung), welche in ber inneren Sphare besselben, b. h. in ber Rirche in ber Form bes Cultus und bem tugendhaften Gottesbienft ber Keuschheit, ber Gebuld, ber Langmuth, ber Demuth auftritt, in feiner außeren Sphare in ber form ber driftlichen "Geselligkeit." So unterscheibet fich von ber meltflüchtigen Ethik Spinoza's bie Schleiermachersche Sittenlehre als ein umfassender Ausbrud für bie weltgewinnende, welterlo, fende Tenbeng bes höchsten Pringipes, welches nicht von ber Welt ift, aber in ber Welt fein will, um fie ihrer ewigen Bestimmung entgegenzuführen. Dies führt

3) auf die Frage nach dem Zwecke der sittlichen Thätigkeit. Spinoza, da er als das Objekt derselben den eigenen Intellekt auf bessen niederster Stuse bestimmt hatte (s. S. 86 dies. Abh.), konnte darauf nur die eine Antwort geben: jene Thätigkeit sei sich Selbstzweck — allerdings rächte sich die Einseitigkeit dieses Subjektivismus durch ihr Umschlagen in das eigene Gegentheil.

Schleiermacher bagegen hat bas Objekt ber sittlichen Bernunftthätigkeit in bas sinnliche Sein ber Natur gesetzt, bas Ziel berfelben

<sup>1)</sup> Chriftl. Gitte G. 36. 154-170. 221.

kann baher nur ein vollständiges Objektivwerden der Bernunft in der Natur sein, eine völlige Einheit beider. 1) "Das höchste Bild des höchsten Seins, also auch die vollkommenste Aufsfassung der Gesammtheit alles bestimmten Seins ist die vollständige Durchdringung und Einheit von Vernunft und Natur"): und diese ist das höchste Gut. 3)

Diefelbe Einheit von Vernunft und Natur heißt unter bem Afpekte ber christlichen Sittenlehre: Reich Gottes. Die in ber christlichen Theologie gewöhnlichere Definition Gottes als bes höchsten Gutes ist nicht correct (Christl. Sitte S. 78), weil das christliche Selbstbewußtsein Gott nur hat in dem Erlöser. Die Erlösung also ist das höchste Gut. Ihre geschichtliche Verwirklichung aber ist das Reich Gottes. Für den Einzelnen ist demnach das höchste Gut "ein Ort im Reiche Gottes, die xdneoropia er zn saaleig rov Isove."

<sup>1)</sup> Da v. Dettingen (f. S. 132 bief. Abh.) felber bemerkt, bag nach Schleiers macher die Einheit von Natur und Bernunft sich nur in der Bollendung bes ethischen Prozesses erfüllen könne (so entschieden sie auch schon in dem ursprüngslichen menschlichen Organismus präformirt ist, f. Grundr. S. 29 § 99 u. Anm.), so muffen die Vorwürfe diese Gelehrten gegen die Schleiermachersche Sittenlehre als eine "naturalistische" unverständlich erscheinen.

<sup>2)</sup> Grundr. S. 15.

<sup>3)</sup> ebend. G. 38 ff.

# Beschluß.

Aus ben einzelnen Theilen unserer vergleichenben Untersuchung über bie Grundgebanken bes Spinozismus und bes Schleiermachersschen Shstems ergiebt sich folgendes Gesammtresultat:

So fehr auch der Redner über die Religion durch das Intereffe eines innigen und lebenbigen Religionsbegriffes und burch bie Opposition gegen rationalistische und supranaturalistische Sonderung bes Unenblichen und bes Endlichen zu einem fast vermischenden Bufammenschlusse Gottes und bes Universums hingebrängt warb auf ber Bobe feiner gereiften Anschauung ftellt fich Schleiermacher vermöge einer vielumfassenden historischen und spekulativen Forschung mit vollem Bewußtsein aller Trennung und aller Bereinerleiung Gottes und ber Welt in gleicher Energie entgegen. Mit scharfem fritischem Blide hatte er selber bas Wefen bes Spinozismus trot ber Beringfügigkeit seiner fritischen Silfsmittel icon frühe richtig geahnt. Als ben Grundgebanken jenes Shitems erfaßte er ben von bem "einen Unendlichen, innerhalb beffen alles Endliche ift," b. h. bie Ibee bes absoluten Monismus, welcher bas Endliche allen Kürsichseins beraubt, um es in bas alleinige, allumfassenbe Gottesfein zu versenken. Und boch hatte schon er klar burchschaut, bag bie Höhe diefer Conception nicht zu behaupten mar, und ber Spinozismus viele Elemente in sich barg, die nur so zur Geltung hatten tommen können, daß zugleich ber pantheiftische Monismus in fein Begentheil, ben Atomismus, umgeschlagen mare.

Dem gegenüber stellt er an die Spite seiner Gott- und Weltansicht den Kanon von der Zusammengehörigkeit und Unterschiedenheit des Endlichen und seines transcendenten Grundes. Beiden Gedanken versucht er zunächst ihre consequenteste Ausbildung zu geben, damit nicht ein voreiliger und wohlseiler Scheinfriede zwischen benselben angebahnt werbe, welcher bie weitgreifenden und unvergänglichen Rechte beider Seiten verkummerte.

Die Richtung auf die göttliche Unterschieden beit von bem Endlichen verfolgt besonders feine Dialektik. Zum Theil unter bem Einfluß bes fritischen Ibealismus stehend, beweift fie bie Erhabenbeit Gottes über jede begriffliche Erfassung im endlichen Denken; zugleich aber begründet sie bie unendliche Erhabenheit Gottes über iebe Berührung mit ber bewuntlofen Materie und lenft bamit von bem ursprünglichen Begriffe Gottes als ber absoluten gegensatlosen Einheit hinüber zu bem Grundfate ber Glaubenslehre von ber ichlechthinigen Beiftigfeit Gottes, einem Grundfate, ber von neuem einen schroffen Gegensatz gegen Spinoza, nämlich gegen beffen lebre von Gott als ausgebehnter Substanz, in sich schloß. Diese Beiftigfeit Gottes hütet er angftlich vor jeder Berähnlichung mit bem eingeschränften Sein bes endlichen Beiftes. Und fo fehr es ihm gur Zeit bes Erscheinens seiner Glaubenslehre flar ist, bag, "wo bas Berg im unmittelbaren Gespräch mit bem bochften Befen begriffen ift, es für bie höchste Stufe ber Frommigkeit eine fast unabanberliche Nothwendigkeit ift, sich die Borftellung von einer Berfonlichkeit bes höchsten Wesens anzueignen;" 1) so gewissenhaft versagt er sich für ben wissenschaftlichen Ausbruck bes frommen Selbstbewußtseins ben Gebrauch jener Vorstellung, weil er es für unmöglich halt, die= selbe auch nur annähernd vor anthropoeidischer Berkleinerung zu bewahren. Zwar giebt er selber schon ein wesentliches Element zur bearifflichen Construktion der absoluten Bersonlichkeit an die Sand. indem er in Gott einen Begriff von Gott annimmt, b. h. ein un= endliches Selbstbemuftsein als eine Eigenheit Gottes binftellt. nicht wie Spinoza, ale einen Mobus bes geiftigen Seins, ber in Gott als in einem andern ift.

Wenn er aber bem letzten Resultate nach bennoch mit Spinoza in einer abwehrenben Stellung gegen ben persönlichen Gottesbegriff übereinstimmt, so ist darin an dieser Stelle ebenso sehr ein unfreiswilliges Zusammentreffen entgegengesetzter Tendenzen zu sehen,2) als in Schleiermachers energischer Entwickelung der göttlichen Juners

<sup>1)</sup> f. bie Erläuterung gur 2ten Rebe, Werke I., S. 20 (aus bem Jahre 1821).

<sup>2)</sup> f. S. 144. 145 bief. Abb.

Schmibt, Spinoza u. Schleiermacher.

weltlichkeit ber übervolle Ausbruck eines acht spinozistischen, und gewiß acht christlichen Strebens nach bem benkbar innigsten Zufammenschluß mit Gott.

Daher die extreme Durchführung der göttlichen Welterhaltung, welche mit dem Uebel das Böse in die Ordnung Gottes hineinzieht und die Selbstthätigkeit der relativ freien Causalitäten illusorisch macht; daher eine fast naturalistische Fassung der göttlichen Allmacht, als deren Object ihm durchaus im Sinne Spinoza's nicht das Mögliche, sondern allein das Wirkliche gilt; daher auf dem Gediete der speciellen Dogmatik die schroff calvinische Lehre von der Prädestination — daher allerdings auch ein kräftiges Sintreten für die Apokatassassische als den vollendeten Ausdruck der göttlichen Immanenz.

Nothwendig schließt diese Art der Verbindung Gottes mit dem endlichen Geschehen irgend eine innere Beziehung Gottes zu der zeitlichen und räumlichen Entwickelung des gegensätlichen Weltseins ein. Ja, Schleiermacher selber hat seiner auf dem Weltschöpfungsbegriffe beruhenden Lehre von der göttlichen Ewigkeit und Allgegenwart eine unüberwindliche Schwierigkeit entgegengesetzt, als er bei Gelegenheit seiner Lehre von der Erwählung den Widerstand der Sünde in einem Theile der Menschheit auf ein Ansbleiben der göttlichen Gnade zurückzuführen suchte und damit dem geflissentlich gemiedenen Begriffe einer göttlichen Selbstbeschränkung ebenso nothwendig anheimsiel, als dem ihm selbst ursprünglich noch unliedsameren einer nur allmählichen, zeitlichen Selbstentsaltung des Absoluten.

Dieser Zwist im Innern des Schleiermacherschen Gottesbegriffes, welcher zu dem Cirkel der spinozistischen Gottes und Weltanssicht eine unverkenndare Parallele bildet und erst in Schleiermachers Lehre von der Erlösung und von den auf diese bezüglichen Gotteseigenschaften der Liebe und Weisheit zur ersehnten Versöhnung gelangt, übertrug sich unvermeidlich auf seine anthropologische Gesammtanschauung. Von Seiten der empirischen Psphologie gewann er die günstigsten Clemente zu einem kräftigen Widerstande gegen den spinozistischen Modusbegriff in seiner Anwendung auf das menschliche Wesen: dort der menschliche Geist eine Summe von Ideen ohne irgend ein einheitliches Substrat, hier Leib und Seele ohne Verzeinerleiung geeint in dem menschlichen Ich; dort die einzelnen In-

bividuen ausschließlich quantitativ unterschieben, bier die qualitative Eigenthümlichkeit bes aus Geschlecht und Temperament refultirenben natürlichen Charakters; bort ber Wille nothwendige Bejahung ber Erfenntniß, bier von berfelben fachlich getrennt als ber entgegengesette Bol bes menschlichen Seelenlebens; bort bie Freiheit ausschlieflich ein tosmologisches oder theologisches Prinzip, hier zugleich ein anthropologisches, wenn auch als foldes in ben Schranken ber Relativität. Aber von Seiten bes speculativen Gottesbegriffes, ber mit bem bes frommen Bewuftseins ibentisch war, wurde die beziehungsweisige Freibeit ber endlichen Caufalität zum Aufgeben ihrer felbst genöthigt, b. b. in die effentielle Nothwendigkeit ber "innern Bestimmtheit" verwandelt. Indem nun diese innere Bestimmtheit felbstverftanblich als ein Brobuct göttlicher Determination angesehen warb, konnte ber für bie driftliche Glaubenslehre bei weitem wichtigste Theil ber Anthropologie, nämlich bie Lehre von ber Sunte, nicht zu einer berartigen Durchbilbung gelangen, bag bie Intereffen ber relativ freien menfchlichen Caufalität zugleich mit ben Erforberniffen ber göttlichen Allmacht auch nur annähernd beiriedigt murben. Auf bas entschiedenfte bat fich Schleiermacher von ber nur privativen Fassung bes Bofen, wie sie die Formel der mera carentia bei Spinoza darstellt, abgefehrt und ftatt beffen in tief driftlichem Ernfte ber positiven Begensätlichkeit ber Gunte gegen bie emigen Ordnungen Gottes einen fehr prägnanten wissenschaftlichen Ausbruck gegeben. Aber ba er, ben Bedanken von dem Geordnetsein ber Gunde burch Gott bis gu feiner außersten Confequeng verfolgend, in Gott nicht nur ben Begenfat überhaupt, fondern geradezu ben Gegenfat feiner felbst verlegen würde, so scheint er sich zu einer Concession an die spinozi= ftische Fassung bes Bofen versteben zu muffen: und wenn er biefe, als driftlicher Theolog, sofort wieber zurücknimmt, so ergiebt sich bie Nothwendigfeit einer Abanderung feines Gottesbegriffes in bem Sinne, bağ bie endliche Canfalitat confequent als relativ freie gefaßt und aus ihr die Sunde als positiver Gegensatz gegen Gott abgeleitet werben fonne.

Thatsächlich wirksam tritt bas beziehungsweifige Freiheitsgefühl in ben Zusammenhang bes Spftems erst ba ein, wo sich Schleier= macher bem ihm eigenthümlich zugehörigen Gebiete bes theologischen

Denfens zuwendet: ber lehre von bem Wefen ber Religion. als ein Element ber frommen Erregung felber, wohl aber als beren nothwendige Boraussekung, welche allein bem absoluten Abbangigfeitsgefühl gleichsam Karbe und Leben verleiht - To rubet jenes relative Freibeltsbewuftfein auf bem Grunde eines Religionsbegriffes, welcher, eine murbige Behaufung für bas Allerheiligfte ber Denfchbeit, jugleich ben gottgewollten Fortschritt Schleiermachers über bie mbstische Frommigkeit bes von ihm geweihten Philosophen am icharfhatte biefer bas Wesen ber Frommigkeit auf ften fennzeichnet. Grund feines Mobusbegriffes nur als ein völlig felbstlofes Eingeben in bie Lebensgemeinschaft bes alleinseienben göttlichen Allseins begreifen fonnen und begbalb ben Seligfeiten einer gottlichen Begenliebe entjagen muffen, fo tann Schleiermacher traft feiner Pramiffen einen Begriff von frommer Erregung ansbauen, welcher für ein "Bobnungmachen Gottes in uns" ber abaquate miffenschaftliche Ausbrud ift, b. b. bei aller Innigfeit bes Zusammenichtuffes Gottes und ber Menichen ein gegenseitiges Berbattnif beiliger liebe moglich läft. Und batte Spinoza feiner centralifirenten Pfochologie gemäß nur bie intelleftuelle funftion als Organ bes Religiöfen gelten laffen konnen, fo wies ibr Schleiermacher einen eignen Ort in ber menschlichen Geele gu, bamit fie bort in ibrer natürlichen Sphare erstarte und fo beste fraftiger in bas leben ber Erfenntnig und bes Willens binübergreifen tonne. Dag Schleiermacher tiefes lettere, bas Leben bes Willens, ju einer relativ felbfrandigen Seelenfunktion bem ber Erfenntnig gegenüber erboben batte, ermöglichte ihm enblich im Unterschiere von Erinera, ein Gebiet tes Sittlichen, insbefonbere bes driftlich Sittlichen neben bem bes Religiöfen alfo ansjugestalten, bag ber Ernft bee Bojen und bes baraus nothwendig wertenten reinigenten ober wiederberitellenten Santelns in gleicher Beife einen Ausbrud fant, als tie Buft an bem organifirenten und ibmbolifirenten, verbreitenten uns barftellenten Santeln ber Bernunft auf tie Ratur, tee Beifies auf bas feleifd - fur bas Rommen bes Reiches Genes.

Semit ergiebt nich bie thatiadliche Bermanbrichaft bes Schleiermaderichen Spitems mit bem bes Spinoga als eine febr ledere. Das Grundverbaltnif Gettes und ber Welt haben beibe von vornberein in conträr entgegengesehter Weise bestimmt; die offenkundigen und geheimeren Berührungen Schleiermachers mit der spinozistischen Gebankenwelt sind immer nur partielle und stellen auch als solche zum Theil nur überkräftige Consequenzen einer wesentlich verschiedenen Grundrichtung dar. Im Ganzen muß behauptet werden, daß Schleiermachers Dualismus der Immanenz auch in seiner historisch unvollkommenen Gestalt bereits die wesentlichsten Kräfte in sich trägt, die zur Ueberwindung der ihm einwohnenden monistischen Elemente fähig und erforderlich sind.

Nicht eine theologische Ehrenrettung für Schleiermacher lag etwa in der Absicht der somit abgeschlossenen Untersuchung. Denn nicht unehrenhaft kann es für einen christlichen Theologen sein, einem philosophischen Shstem mit einseitig religiöser, allem Fürsichsein des Endlichen mhstisch abgewendeter Tendenz eine freundliche Gesinnung entgegen zu dringen; und dem jugendlich begeisterten Ausdruck dieser Gesinnung ist er, der an der Schwelle dieses Jahrhunderts den kommenden Geschlechtern das Ideal der ewigen Jugend entgegenstrug, trop vielen Drängens unerschütterlich treu geblieben.

Wohl aber müßte es ber wiffenschaftlichen Größe Schleier= machers in bedenklichem Make Eintrag thun, wenn das Refultat ber allein im Interesse geschichtlicher Wahrheit unternommenen Brüfung im wesentlichen einen Rückschritt seines Spstems auf eine noch fo großartige philosophische Conception des siebenzehnten Jahrhunderts und ein Stehenbleiben bei berfelben ergeben hatte. Allerdings mar Spinoza burch Racobi auf eine Zeit ein Ferment in bem wissenschaftlichen Leben ber erften nachkantischen Periode geworden. Und wenn Schleiermacher im Bollbewuftfein bavon, baf ber "Glaube an bie Einheit aller Wiffenschaft gleich ift mit bem Glauben an die Wahrheit selber" sein theologisches Denken auch mit dem philosophischen bes Spinoza in eine innere Beziehung brachte, fo kann bas nur ben aus aller seiner Arbeit entgegentonenden Mahnruf an die Theologie verstärken: daß dieselbe bei scharfer Wahrung ihrer Eigenthümlich= feit ihren Charafter als Wiffenschaft nur burch Bermeibung jebweber wissenschaftlichen Rfolirung und ein ernstes Eingehen auf die Befammtentwickelung bes menschlichen Erkennens zu behaupten vermöge. Aber bas macht eben Schleiermacher jum Erneuerer, nicht unmittelbar ber driftlichen Kirche, wohl aber ber wissenschaftlichen Theologie und fein Spftem jum "Anfangsbatum einer neuen Epoche" in ibrer Geschichte, bag bie reformatorische und nachreformatorische Beistesentwickelung in allen ihren hervorragenosten Erscheinungen in ihm sich gleichsam reproducirte und ihren Wefensgehalt in feinem umfaffenden Denken sammelte, um benfelben aus feiner reichen Individualität zu gesicherterem und noch muthigerem Laufe in den weit= verzweigten Beiftesftrom einer neuen Zeit binüberzuleiten. theologischem Gebiete bas Glaubensprinzip ber Reformation, bas Berftandesprinzip des Rationalismus, das Transcendenzprinzip des Supranaturalismus, bas Gemuthspringip bes Bietismus, auf philofophischem ber Substantialismus bes Spinoza, ber Individualismus bes Leibnis, ber Kriticismus Kants, bazu ber Subjektivismus Fichte's, bies find die Mächte, welche ein Soberer in Schleiermachers Beift jum Rampfe - und zu einem Anfang ber Berföhnung gusammenführte. um badurch Philosophie und Theologie zu bem offnen Streit gegen eine geistfeindliche Wiffenschaft, insbesondere die lettere zu bem fiegreichen Rampfe für bas ihr anvertraute Beiligthum bes driftlichen Glaubens auszustatten - zugleich, um bieselbe über bie Unvollkommen= beiten in dem Shsteme ihres Begründers in allmählichem Fortschritt hinaus zu leiten. Nicht undeutlich trat aus Schleiermachers innerer Geschichte bem forschenben Blicke einzelner neuerer Theologen als bie nachfte Aufgabe ber instematischen Theologie biefe entgegen: Befestigung ber Ibee von ber relativ freien endlichen Berfonlichkeit, Ausbildung und läuterung ber Ibee von bem absoluten Subiekt.

Erst von dem Frieden beider Ideen ist eine sestere wissenschaftliche Basis zu erhoffen für das, was der Jubegriff aller praktischen Frömmigkeit ist: das Gebet — und zugleich für das, was der Inbegriff aller ächt menschlichen Hoffnung ist und bleiben wird: ewiges Leben, Unsterblichkeit.

## Drudfehler.

#### Seite 9 Anm. 1 Zeile 2 ftatt Priori lies Priore

- = 12 3. 12 ftatt 1660 lies 1680
- = 21 3. 9 ftreiche: mit Gott gleich
- = 32 3 25 ftatt Mangele lies Mangel
- 34 3. 6 ftatt Eth. V, 23 Schol., V, 49 lies Eth. IV App. cap. 32 cf. V, 23.
- = 42 3. 4 statt vorführen lies vorführend
- = 44 3. 20 ftatt bestimment lies beistimment
- = 57 Anm. 1 3. 3 ftatt ehrlichen lies ifolirten.
- = 61 Anni. 1 3. 3 ftatt "nur bas Attribut" lies "nur für bas Attribut"
- = 68 3. 16 ftatt bie Gubftang lies bie Gubftang
- = 69 3. 12 ftatt bestehe lies bestehen
- = 79 3. 23 ftatt allumfaffenben lies allumfaffenbem
- = 88 3. 20 ftatt "ift, fich nun" lies "ift, er fich nun"
- = 99 3. 1 statt gemeinsamen lies gemeinsamen
- = 103 3. 12 ftatt erborgtem lies erborgten

. . .

